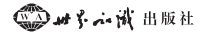
### 代代出圣贤的教育智慧

作者 蔡礼旭



### 出版说明

本套《文言文:开启智慧宝藏的钥匙》丛书,根据蔡礼旭老师系列演讲整理而成。蔡老师演讲共分"孝悌忠信礼义廉耻"八个单元,我们将其分成四本书陆续出版。

"孝"是人生的根,也是中华文化之根,作为重点阐述单元,我们将 其分成两本书,主题分别是家道、师道,相应图书分别为《承传千年不衰 的家道》和《代代出圣贤的教育智慧》。"悌忠信"是做人的根本,有此 三德,才能在人群中立足;"礼义廉耻",是枝干,有此四德,才能利益大 众,乃至带领好团队、企业。这分别是丛书第三、第四本的主题。

有关每本书的主题及相应的古文,请参见下表:

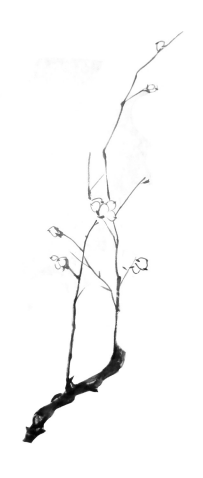
| 主 题  |                                                      | 古 文                                                     |
|------|------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| 孝・家道 | 《礼运·大同篇》<br>《陈情表》<br>《论语·论孝悌》<br>《诫兄子严、敦书》<br>《训俭示康》 | 《德育课本孝篇·绪余》<br>《说苑节录·建本》<br>《诫子书》<br>《勤训》<br>《德育古鉴·奢俭类》 |
| 孝・师道 | 《左忠毅公逸事》<br>《论语・论学习》<br>《说苑节录》                       | 《师说》<br>《礼记·学记》                                         |

### 续表

| 主题               | 古 文                                                                                      |                                                                                |
|------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| 悌<br>忠<br>信      | 《德育课本悌篇·绪余》<br>《郑伯克段于鄢》<br>《前出师表》<br>《谏太宗十思疏》<br>《介之推不言禄》<br>《曹刿论战》<br>《君子安而不忘危》         | 《祭十二郎文》<br>《德育课本忠篇·绪余》<br>《岳阳楼记》<br>《才德论》<br>《德育课本信篇·绪余》<br>《说苑节录》<br>《论语·论忠信》 |
| 礼<br>义<br>廉<br>耻 | 《德育课本礼篇·绪余》<br>《五帝本纪赞》<br>《管晏列传》<br>《冯谖客孟尝君》<br>《德育课本廉篇·绪余》<br>《德育课本耻篇·绪余》<br>《曾文正公家书》选段 | 《说苑节录》<br>《德育课本义篇·绪余》<br>《义田记》<br>《泷冈阡表》<br>《原才》                               |

### 目录





| 001 | 第一讲  |
|-----|------|
| 013 | 第二讲  |
| 027 | 第三讲  |
| 043 | 第四讲  |
| 057 | 第五讲  |
| 071 | 第六讲  |
| 087 | 第七讲  |
| 099 | 第八讲  |
| 113 | 第九讲  |
| 127 | 第十讲  |
| 145 | 第十一讲 |
| 159 | 第十二讲 |
| 173 | 第十三讲 |
| 187 | 第十四讲 |
| 203 | 第十五讲 |
|     |      |





# 第一讲



### 大家好!

我们前面的主题是《承传千年不衰的家道》,主要谈到的是父慈子孝:孩子如何孝顺父母,孝顺对我们有恩的长辈;父母对孩子的慈爱,很重要的是要教育好下一代,包括叔叔、伯伯等长辈,也都有教育好下一代的责任。我们举到诸葛亮的《诫子书》,还有马援的《诫兄子严、敦书》,都谈到尽这一份责任。

父母教育孩子这一点很重要,就是要帮孩子找好老师。孩子能成就道德,亲师配合非常重要。所以以前的父母,为孩子找老师,那是煞费苦心,所谓千里寻师,就为了给孩子找好的老师。在我们几千年的历史当中,也特别重视师道。所谓人不学,不知道、不知义,要靠老师来教导。

我们这个时代,对师道的感受不太强烈。因为师者"传道、授业、解惑也",老师教育孩子一生重要的做人处世的态度,解决他人生种种的疑惑,这是老师的本分。而我们这个时代,比较注重知识的传授,道德的部分没有以前那么重视。而且知识传授之外,又很在乎考试的成绩。其实考试的目的是什么?是要看学生学得如何,不是来攀比的,不是来满足名跟利的。所以假如为人师者都是用功利的心来传授知识,很难赢得学生打从内心的尊重。

所以现在五伦,父慈子孝、君仁臣忠、夫义妇顺、长幼有序、朋友有信,包括师道,都式微了。这个时候,埋怨不得任何人。几代人没有学习伦理道德因果教育,所以现在人没做好,正常;但我们没做好,不正常。是不是?学了要把它扛起来!

"人不学,不知道",他没学,还要求他,我们不就变苛刻了吗?所以当老师的人,绝对不能去埋怨学生不懂。我们没教小朋友,还怪他不懂?父母也不能怪孩子,我们没教他;领导也不能怪下属,我们没教他。君、

亲、师这三个角色这么受尊重,同时,也有很重大的责任要去尽啊。

我们古话常说:"一日为师,终身为父。"以前当老师是要开启人的智慧的,而这个人有智慧了,他的一生方向对了,人生幸福,以至他世世代代子孙都有正确的思想价值观,所以老师值得人尊崇。下面我们举几篇文章来谈师生关系。从古代师生的互动,我们可以感受到古代的师道。

《左忠毅公逸事》作者方苞(1668-1749),字灵皋,晚年号望溪先生,有《望溪先生文集》留世。他是安徽桐城人。他的文章,上效法《史记》、《汉书》,下效法韩愈、欧阳修。他是桐城派(清朝非常有学问的一个儒家宗派)的祖师,也是方东美教授的祖先。这一篇文章,是方苞先生记载了他一个同乡忠臣的事迹。这位忠臣,就是左光斗先生,"忠毅"是他死后朝廷追封他的谥号。

左公是明朝末年人,字遗直,意思是留给世间的就是光明正直。他真正做到了!可见我们以后给孩子取名字要好好取。我们看教育界,对马来西亚贡献最大的沈慕羽老先生,他父亲给他取名字,就是希望他效法关羽,老人家做到了。我们到他住的地方看到他自己的墨宝,"养天地正气,法古今完人"。我们拜访他,老人家还陪我们唱了好几首抗日时候的歌曲,九十多岁,一边弹钢琴,一边高声唱,真的就是浩然之气啊。

左公也是桐城东乡人,他是明神宗三十五年的时候考上进士。他在朝廷当中非常忠正,不怕那些很有权势的人,不怕那些奸邪小人。他那个时代,宦官当政,最有名的是魏忠贤。魏忠贤是不是自号九千岁?真是狂妄到极处了。左公就控告魏忠贤乱权。结果,魏忠贤那个时候权力很大,反而诬陷左公接受别人的贿赂,左公就入狱了,最后在狱中牺牲。这是这篇文章的时代背景。

当然,之后在明思宗崇祯二年,就是下一个皇帝上来,魏忠贤因为恶 贯满盈,最后被处死了。这些忠臣也得以洗刷罪名,还他们清白,左公还 被追谥为"忠毅"。

我们来看一下文章。

君子尝言, 乡先辈左忠毅公视学京畿, 一日, 风雪严寒, 从数骑出, 微行入古寺。庑下一生伏案卧, 文方成草。公阅毕, 即解貂覆生, 为掩户。叩之寺僧, 则史公可法也。及试, 吏呼名至史公, 公瞿然注视, 呈卷, 即面署第一。召入, 使拜夫人, 曰:"吾诸儿碌碌, 他日继吾志事, 惟此生耳。"

及左公下厂狱, 史朝夕狱门外。逆阁防伺甚严, 虽家仆不得近。 久之, 闻左公被炮烙, 旦夕且死, 持五十金, 涕泣谋于禁卒, 卒感 焉。一日, 使史更敝衣, 草屦背筐, 手长镵, 为除不洁者, 引入。微 指左公处, 则席地倚墙而坐, 面额焦烂不可辨, 左膝以下筋骨尽脱 矣。史前跪抱公膝而呜咽。公辨其声, 而目不可开, 乃奋臂以指拨 眦, 目光如炬, 怒曰: "庸奴! 此何地也, 而汝来前! 国家之事糜烂至 此, 老夫已矣, 汝复轻身而昧大义, 天下事谁可支拄者? 不速去, 无 俟奸人构陷, 吾今即扑杀汝!" 因摸地上刑械, 作投击势。史噤不敢 发声, 趋而出。后常流涕述其事以语人, 曰: "吾师肺肝, 皆铁石所 铸造也。"

崇祯末,流贼张献忠出没蕲、黄、潜、桐间,史公以凤庐道奉檄守御。每有警,辄数月不就寝,使将士更休,而自坐幄幕外。择健卒十人,令二人蹲踞而背倚之,漏鼓移则番代。每寒夜起立,振衣裳,甲上冰霜迸落,铿然有声。或劝以少休,公曰:"吾上恐负朝廷,下恐愧吾师也。"

史公治兵,往来桐城,必躬造左公第,候太公、太母起居,拜夫 人于堂上。

余宗老涂山,左公甥也,与先君子善,谓狱中语乃亲得之于史公云。

"**左忠毅公逸事**","逸",是指没有在正史里面记载,可能是散失的一些文章,然后把它整理出来的。

"先君子尝言","先君子"是指自己的父亲。"乡先辈","乡"是指同故乡,自己同故乡的一个前辈。"左忠毅公视学京畿",当时左公担任督学官,去视察北京近郊学子读书的状况,"畿"就是指京城附近的地方。"一日,风雪严寒,从数骑出",几个人跟着他一起出去,"数骑"而已,并不是很多人一起去。而且"微行入古寺","微服"指穿着便服。他是大官,穿着老百姓的衣服,代表微服私访,比较能够看到真实的状况。

"**庆下一生伏案卧**","庑"是指正堂下侧的厢房。有个书生趴在桌上睡着了。这个书生是史可法先生,那时候他才十八岁,左公已经四十七岁了。"**文方成草**",十八岁的年轻人因为要去考功名,练习写文章,刚写完草稿。"公阅毕,即解貂覆生",左公看了他写的文章,就把身上的貂皮衣盖在这个年轻人的身上。

左公是有阅历的人,又有智慧。他看了文章,从文章当中了解到这个书生的气节、胸怀、志向。文章、诗词,都能流露一个人的人格、志气。所以,以前写诗叫"诗言志",就是把自己的志向通过诗词表达出来。大家有没有写过抒发自己志向的诗?读一首给大家,李炳南老师写的。"未改心肠热,全怜暗路人",怜悯在暗夜行走的人,其实就是怜悯这些没有智慧的众生,"但能光照远",只要能让他们看得更清楚,不要再迷失人生的方向,只要能利益到暗路中的人,"不惜自焚身",哪怕是燃烧自己,都在所不辞。而李老师一生也真是做到了,在台湾三十八年,讲学从不中断。而且到九十七岁的时候,老人家还在继续讲学。他的学生很多,几十万,有学生跟他讲:"老师,您就让我们去讲就好了,您不要这么辛苦。"老人家讲:"我活着一天,大众需要我讲,我就尽力去讲。"最后讲学的时候,都是几个学生把老人家抬上讲台的。李老师这一首诗,确实能表达他一心一意帮助大众转恶为善、转迷为悟,确实是表达了他诲人不倦的气概。

"为掩户","掩户"就是把门窗关好。因为是冬天,怕他着凉。我们看到,左公看了史可法的文章,感觉这个年轻人不一般,很有使命感,他

非常地惜才。接着"叩之寺僧","叩"是问,问了一下寺院里面的常住,"则史公可法也",原来就是史可法先生。史可法后来官拜南京兵部尚书,在军事方面算是最高的职位了。最后清兵南下,史可法先生死守扬州,壮烈牺牲了,到最后连尸体都找不到,所以在梅花岭上,他的墓是衣冠冢,就是只是把他的衣服葬在里面。而且,连清朝的乾隆皇帝都追谥史可法为"忠正",很佩服他的气节。

"及试,吏呼名至史公",后来考试了,点名点到史可法先生。"公瞿然注视",就是看得很认真。我们可以了解到,左公当督学官,出去看到人才,念念都不忘。为什么看到人才念念不忘?念念不敢忘江山社稷,不敢忘国家民族。国家民族要能安定,最重要的是要有真正有德行的贤才才行。所以,孟子讲到"为天下得人者谓之仁",能够为团体、为国家不断地发掘人才、培养人才、成就人才的人,是真正的仁慈之人。那个仁慈不是只为一个人想,是为整个社会国家想。

"为天下得人者谓之仁"这句话前面提到的是"分人以财谓之惠,教人以善谓之忠",尽力用钱财帮助人,就是施恩惠给需要的人;"教人以善",能够让人明理之后断恶修善,"谓之忠"。"忠"不是尽心尽力付出就是忠,还要能够善巧地引导亲朋好友转恶为善,这才叫尽忠。《弟子规》讲的,"善相劝,德皆建;过不规,道两亏。"再来读孟子这段话就很相应了,"教人以善谓之忠,为天下得人者谓之仁"。

今天假如您是企业的老板,能够用到一个完全没有嫉妒心,欣赏、赞 叹别人的德行的人,你的团体就有福了。他很厚道,很善良,"方以类聚, 物以群分",就会聚很多跟他一样有度量、修养的人过来了。

我们从历史当中,看到像林则徐先生、范仲淹先生这些圣贤人,他们常常都有个记录簿,对于所遇到的官员,观察到这个人有德,随时记下来,一有机会,马上推荐他们为国家出力,就是时时刻刻不忘推荐人才,不忘报效国家。大家以后在企业里面,在所有的团体,我们都要举贤才,这是对团体最大的贡献。

慧 **②** 006 "呈卷",就是把他写的文章送上来,"即面署第一",最后评史公第一名。可见得那个时候的国家是非常地紧急了,求贤若渴。而且左公看人也是很准的,对一个十八岁的年轻人,有这么深的认识,不简单。所以"读万卷书,行万里路",还要能够"阅人无数",看对人、用对人,对国家、团体的帮助是非常大的。相反的,用错一个人,对团体、国家的伤害也会非常大。

"召入",就是把史可法先生请到家里,"使拜夫人"。因为左公是主考官,在那个时候,考上的读书人,都以主考官为师,有这个缘分去拜师母。结果左公就跟他太太讲:"吾诸儿碌碌",我的孩子们都一般般,比较平庸,"他日继吾志事",来日继承我的志向、事业的,"惟此生耳",要靠这个学生了。"志事"二字,在《中庸》里面就有提到,"夫孝者,善继人之志,善述人之事"。能够很好地继承父母的志向,成就父母的事业,把父母未完成的志向、事业接着完成,这是孝顺。

在历史当中,武王、周公把文王的德行、事业承传下来,发扬光大,他们是尽孝了。"孝"字再延伸,我们是炎黄子孙,我们怎么孝我们中华民族的祖先?"为往圣继绝学",继人之志啊,古圣先贤都是把天下、民族时时放在心中。我们有这一份心,就是继人之志,继我们中华民族古圣先贤的志向。真心,《中庸》讲"至诚如神",至诚感通啊。你这一颗真心发出来了,祖宗在天之灵,冥冥中都在护佑我们。而古代的学子,侍奉自己的老师也当父亲一样,也把老师的志向当自己的志向。我们看孔子的弟子,七十二贤,都是以夫子之志为自己的志向。

所以从这一段话,我们感觉到,英雄惜英雄,惺惺相惜。今天我们是晚辈,假如能得到长辈这样的信任、赏识,我们要对得起这份信任,不能让他们失望。所以被人信任是动力,绝对不是压力。动力是觉悟、是承担,压力是烦恼,所以要转压力为动力。人的修养,就在懂不懂得转念,转成积极向上的念、正念,不要转成烦恼的念。所有的信任,都是鼓舞自己,都是激励自己。面对另一半的信任,面对孩子的信任、父母的信任,

008

面对老师的信任,我们都是用这样的态度。

"及左公下厂狱",这个"厂",是明朝特殊的一个机构,叫"东厂",是专门管查谋逆的人。其实说实在的,是他们谋逆,不是人家谋逆。但是,他们已经弄权,就搞东厂这样的组织出来。明朝,宦官能够专政,说实在的,皇帝不能不检讨。你是领导者,整个朝廷、社会的风气,上行下效。清朝没有这种情况,哪有什么宦官当政。清朝皇帝是女真人,却重视中华传统文化,编出了《四库全书》。清朝历代的皇帝尊崇文化、尊崇道德,都请有学识的读书人到皇宫讲经说法,所以清朝的皇帝个个都是饱学之士,早晨三点多就起来读书了,不轻松的。所以清朝自始至终没有出一个败家子。但明朝,这个头就开得不好。明朝朱元璋先生,对待很有学识的大臣讲的话,他不高兴,在朝廷里当场把他的裤子脱下来,廷杖,打读书人的屁股。读书人都有气节,"士可杀,不可辱",你不能侮辱我。所以这么一打,读书人寒心。

所以位置越高,所做的每个动作,影响面越大。所以《孝经》里面讲, 当国君的人要"战战兢兢,如临深渊,如履薄冰"。明太祖开了不好的头, 以后他的子孙当皇帝的,也有打大臣的。慢慢的,有学识的人都不愿意去 当官的时候,朝中就没有明理之人了,正气不足,宦官当政,当然就乱 了。明朝后来的皇帝,到几乎不识字的都有,乱成这个样子了。

所以,刚刚讲这一段,也是提醒我们,一个团体要慎于始。就像一个朝代,一开始你是侮辱读书人,还是尊重读书人,这个朝代的命运就已经注定了。相同的,一个家庭也要慎于始,是孩子从小你就树立好榜样给他看,还是等他一二十岁了,都学坏了,你才来教育他,差别就很大了。

"史朝夕狱门外",史可法非常着急,他的老师被关到监狱里面去了。 这种情况是连饭都吃不下,因为在狱中会遭到什么样的情况,实在是没法 预料。"逆阉防伺甚严","逆阉"是指那些宦官,他们提防得非常严,"虽 家仆不得近",连家里的仆人都不能接近。

"久之",过了许久,"闻左公被炮烙",听到消息,他的老师受炮烙

之刑,就是把铁器烧红,然后用来灼伤人的身体,这个炮烙下去,整个血肉就模糊了。"旦夕且死",消息说老师很可能命在旦夕了。"持五十金",他拿着五十两银子,"涕泣谋于禁卒",非常悲痛地请求守狱的士兵,让他见他老师一面,"卒感焉",这个士卒被他感动了。

"一日,使史更敝衣",一天,让史可法先生穿上破旧的衣服,"草屦 背筐","屦"是鞋子,穿着草鞋,背着竹筐。"手长镵",手上拿着长镵,就是拿着拾垃圾、粪便的工具,"为除不洁者",伪装成要捡这些脏物的人,就是算清洁工。"引入",把他带进去。"微指左公处","微指"就是暗示,暗指左公在的地方。"则席地倚墙而坐",看到左公坐在地上,靠着墙坐着。"面额焦烂不可辨",被炮烙之刑伤得脸跟额头焦烂,难以辨出面容了。"左膝以下筋骨尽脱矣",左膝盖以下,筋骨都行刑到脱节开来。史公看到这个情况,情绪没有办法控制,"史前跪抱公膝而呜咽",他抱着自己老师的膝盖"呜咽"。呜咽就是怕被人发现,所以低声地哭,在那里啜泣。

结果,左公听到了声音,分辨出来。"公辨其声",知道是史公来了。 "而目不可开,乃奋臂以指拨眦",而他自己的眼睛张不开,就举起手,以 手指拨开眼皮。这个"眦"是指他的眼皮。"目光如炬",虽然被严刑拷打, 但是左公的整个神智还是非常清醒,目光明亮,看着史公。"怒曰",非 常生气,对学生说:"庸奴",你这样做实在是太愚昧了,"庸奴"是指愚 人;"此何地也",这是什么地方啊,"而汝来前",你居然敢来这么危险的 地方;"国家之事糜烂至此",国家的大事现在腐败到这样的程度,"老夫 已矣",我必然要死在狱中;"汝复轻身而昧大义",你又看轻自己的生命, 而不懂得国家的大义,不懂得为国家留住自己的生命,你这么样地轻率, "天下事谁可支拄者",假如你真的出意外,又被他们给陷害了,天下事该 由谁来承担呢?

左公受到这么严酷的刑罚,但他完全没有顾虑自己。读书人真的是舍身取义,在这样的痛苦当中,还是念念只想着国家社稷。当发现自己的学

生来的时候,赶紧提醒他要以国家为重,所以接着说:"不速去",你假如不赶紧走,"无俟奸人构陷","俟"是等到。不用等到这些奸人来设计陷害你,"吾今即扑杀汝",不如我现在就杀了你,免得他们还来陷害你。

说完,"**因摸地上刑械**",就摸起地上的刑具,"**作投击势**",就是要拿刑具打史公。史公就知道老师的意思了,"史噤不敢发声","噤"就是闭口,不敢出声。因为假如被人发现,他的生命就有危险了。"**趋而出**","趋"是赶,赶快出狱去了。

整个过程,我们看到史公不畏危险,无论如何也要见左公一面,这就可以看出他对自己老师的那一份情义,可以不畏生死。而左公提醒他的学生要时时以江山社稷、以国家民族为重,也没有顾及自己的痛苦跟安危。

"后常流涕述其事以语人",之后史公常常流着泪,把在监狱里的事情告诉有缘的人。"曰:吾师肺肝,皆铁石所铸造也。"其实这个铁石,是说他的老师意志非常地坚定,以国家兴亡为己任,置个人死生于度外。就像林则徐先生那一段话:"苟利国家生死以,岂因祸福避趋之。"

"崇祯末",崇祯是明朝最后一个皇帝明思宗。那个时候,左公已经去世了。"流贼张献忠出没蕲、黄、潜、桐间","蕲"是指湖北蕲春,"黄"是指湖北的黄冈县,"潜"是指安徽的潜山,"桐"就是指安徽桐城。这里用"出没",就是说这些人没有固定的地方,到处流窜,忽隐忽现。所以必须守住这一带地方。"史公以凤庐道奉檄守御","凤"是指安徽凤阳县,"庐"是指安徽庐江县,史公的职责是在那一带负责守御和攻剿。"每有警",每有危急情况出现的时候,"辄数月不就寝",几个月不在床上睡。

"使将士更休",他让将士轮流休息,"而自坐幄幕外","幄幕"就是指他的军帐。"择健卒十人",选十个特别强壮的士兵,"令二人蹲踞而背倚之",让他们两两蹲下来背靠着背,边守夜边休息。"漏鼓移则番代","漏"就是计时工具,是一个铜做的壶,在这个壶里放一把剑,剑上面有刻度,壶底有一个孔,装满水之后,水就会一滴一滴流出来,然后,它的水位就下降。只要看那把剑上的刻度,就知道现在是一更天、三更天,就

可以看出时间来了。"鼓"是指报时的工具,以前半夜的时候有人报时间, 现在是几更天了。"漏鼓移"就是过一个更次,就换士兵休息,丝毫不敢 松懈。

"每寒夜起立",在很寒冷的夜里起来,"振衣裳",振一下他的衣服。因为打仗,他们穿的是盔甲。"甲上冰霜进落",守夜的时候可能下着雪,等他起来的时候,雪都一块一块地落下,"铿然有声"。"或劝以少休",士兵劝他稍微休息一下。"公曰:吾上恐负朝廷,下恐愧吾师也。"这也是左公的心境。他为什么战战兢兢?唯恐对上有负朝廷的信任,有负人民的托付;对下,恐愧对自己的老师给他的交代。

"史公治兵,往来桐城",史公负责这个工作,常常会经过桐城,"必 躬造左公第",每次经过,他必然亲自到左公家里。"候太公、太母起居", "太公、太母"是指左公的父母,问候他们的生活状况。"拜夫人于堂上", 并且要跪拜师母。我们可以感觉到,史公确实把他的老师左公当作自己的 父亲一样地孝敬,也把左公的家人当作自己的家人一样地照顾。我们相信 对于左公的子孙,史公也是尽心尽力的。

"余宗老涂山",就是我同族的长辈,涂山先生,"左公甥也",是左公的外甥。"与先君子善",涂山先生跟我的父亲相处很好。"谓狱中语乃亲 得之于史公云",就是左公跟史公在狱中的这一段话,他是从史公那里亲 耳听到的。

这是方苞先生记录他同乡左光斗先生的一个故事。我们看,这些读书人在国家危难之际,确实都能够舍己为人。就像文天祥先生说到的,"孔曰成仁,孟曰取义",这都是圣人的教诲,"惟其义尽,所以仁至。读圣贤书,所学何事?"读圣贤的书,到底所学的是什么呢? "而今而后,庶几无愧。"这一段话是文天祥先生从容就义前写的一个偈子。要被处死了,他视死如归,因为他觉得他尽力了,无愧于天地,无愧于民族。这样的气节,确实很值得我们后世的人学习。

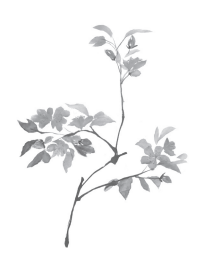
我们现在所面临的状况,虽然不是这种国家危难,但是也遇到了民族

代代出圣贤的教育智慧

文化承传的危机,我们这一代人不传,可能就断了,那我们就对不起祖 先,也对不起后代了。我们若提不起这种承担,那就愧对这些古圣先贤。 孟子讲的,"当今之世,舍我其谁",我们每一个人都应该承担起这个大时 代的使命。

好, 今天就讲到这里。谢谢大家!





## 第二讲



上节课我们一起学习了一篇文章,《左忠毅公逸事》,叙述了史可法 先生与他的老师左光斗先生的一段师生情谊。从这一篇文章,我们感觉 到,左公身为国家的大臣,念念为天下得人才,尽心尽力成就人才。无私 的心,这是为人师很重要的心态。而史公,史可法先生,也不负左公之厚 望,时时都念着左公的恩德,时时心里都想着,不能有愧于国家、民族, 也不能对不起自己的老师左公。这都是非常可贵的心境。

我们接着来看另外一篇文章,韩愈先生写的《师说》。这一篇文章说明师道的重要性,然后也对当时人们向老师求学的一些现况,做一些思考。韩愈先生是唐朝人,在整个古文中的地位相当地高,一般来说,仅次于司马迁先生。怎么看出他的地位呢?宋朝的苏轼先生,有写一篇祭祀韩愈先生的碑文,"匹夫而为百世师,一言而为天下法……文起八代之衰,而道济天下之溺"。事实上,每一个读圣贤书的人,都应该这样期许自己。就像《中庸》里面讲的,"动而世为天下道,行而世为天下法,言而世为天下则",要时时能够给社会大众做好的榜样。

而韩愈先生那个时代,就像苏轼先生讲到的,"文起八代之衰",就是在唐朝前面的八个朝代,文章都比较注重华丽,就是所谓的骈体文,强调文章要写得华美,但是,并没有能真正把古圣先贤的道德学问通过文章展现出来。假如读书人都是搞这些表面的功夫,那社会的风气可见一斑。因为在古代是士农工商,读书人的思想、文章,都影响整个社会的风气。读书人都只是在玩文字华美,那就很难以道德来引领社会大众。所以,韩愈先生强调"文以载道",文章就是要能够把古圣先贤的道德阐释出来,通过文章来弘扬这些道德学问,所以是"贯道",文章一定要贯彻古圣先贤"修己安人"的学问,所谓格物致知、诚意正心、修身齐家、治国平天下,

**©)** 014 文章都要有这些道德学问在其中。

韩愈先生,祖籍河南南阳,后来搬到了河北昌黎,后人都称他"昌黎伯"。假如我们对社会民族有很大的贡献,后人就以我们的家乡来尊称我们。这个很好啊,肯定这个地方的水土、这个地方的大众,成就了这一个人才。

韩愈先生的人生非常坎坷。历史当中很多人生很坎坷的人,最后成就都很高。所谓"生于忧患,死于安乐",都是在环境的历练当中,才成就他的道德,成就他坚忍不拔的性格。所谓"切实功夫",一个人的道德学问,切实的功夫"须从难处做去","真正学问都自苦中得来",都是历事炼心,经历很多的磨难之后,还能坚持对家族,甚至对社会民族的使命,百折不挠,才能成就他的德行。

韩愈三岁父母就去世了,我们可以想象,他的家庭是非常困难,由他的嫂嫂郑氏把他抚养长大。结果,他十五岁的时候,他的哥哥韩会在韶州刺史的任内也去世了。这样的家庭不幸,反而让韩愈先生非常努力求取学问,对六经、百家的这些书籍,特别地用功深入。所以,二十五岁他就考上进士,最后当到吏部侍郎。这个吏部侍郎相当于正四品的官,就是副部长的位置。因为他的文章影响非常大,他去世之后,被追谥为"文",世人就称他为"韩文公",之后朝廷又追封他为礼部尚书,相当于教育部长,这是正三品的官。皇帝很尊重他,所以在他去世以后还很怀念,还追封他。

而韩文公最重要的就是推动古文运动。那个时候,文章多是记问之学,刚刚我们讲到的八代,崇尚华丽文辞的风气已经很久,偏颇了。八代是从东汉、魏、晋开始,然后是宋、齐、梁、陈,最后是隋朝,文风偏到骈体这个方向去了。韩愈在这样的社会环境当中,提倡恢复周朝、秦、汉时代的质朴古文,主张文以载道、文以贯道。我们想象一下,都偏了八个朝代了,容不容易?不容易,想要力挽狂澜,确实是很不容易的。

我们现在的处境,跟韩文公那个时候像不像?有点像,偏得很厉害

016

了。甚至于很多人都没有接触过经典,伦理道德因果教育非常缺乏。所以,我们要效法韩愈先生的精神,在这么困难的时候,要"难行能行,难忍能忍"。其实这个精神,两千五百多年前,孔老夫子就已经做得非常地彻底,给我们后世做好榜样了。孔子是"知其不可为而为之"。

所以,韩愈先生一带头,后面他的弟子,以至于下一个朝代的读书人,统统效法,整个古文就振兴起来了。后世包括宋朝的"三苏"之一,苏洵,《三字经》里面有"苏老泉,二十七,始发愤,读书籍"。苏洵先生有两个儿子,苏轼跟苏辙,儿子太优秀了,他被刺激了,赶紧用功。他已经成人了才开始用功,不过也还是来得及。我们中心的董事主席,五十岁左右开始读古文,现在他开口都是"天命之谓性","上善若水,水善利万物而不争","四书"、《老子》、《金刚经》,他都能读出来。

所以诸位学长,我们要有百分之一百的信心,你们大部分还没五十岁,"天下无难事,只怕有心人",而且更重要的,"至诚感通",用至诚的心来领受老祖宗的教诲,我们的整个潜力就能够发挥出来。"书山有路勤为径",要下功夫、勤奋。大家一想,读了两遍还是读不懂怎么办?再读两百遍嘛,是不是?这不是我说的,这是《中庸》说的,"人一能之,己百之",人家两次会,我们两百次不就解决了嘛,哪有那么复杂!"人十能之,己千之",能有这种态度,"果能此道矣,虽愚必明",愚昧都能有智慧,"虽柔必强",柔弱都能变得非常地刚毅、果决、有恒心。

所以, 苏洵跟他的两个儿子, 并称"三苏", 都被列入古文八大家。 而古文八大家以韩愈为首, 以至于明朝的众多古文大家, 都是效法韩愈。 所以苏轼先生赞叹韩愈先生"文起八代之衰", 这是不为过的;"道济天下 之溺", 那个时候读书人做学问已经陷溺在错误的方向, 都是辞藻文章, 不是道德文章, 所以韩愈先生要把它扭转过来, 那不简单。

好,我们接着来看原文。

古之学者必有师。师者,所以传道、授业、解惑也。人非生而知之者,孰能无惑? 惑而不从师,其为惑也,终不解矣。生乎吾前,其闻道也,固先乎吾,吾从而师之。生乎吾后,其闻道也,亦先乎吾,吾从而师之。吾师道也,夫庸知其年之先后生于吾乎! 是故无贵、无贱、无长、无少,道之所存,师之所存也。

嗟乎!师道之不传也久矣!欲人之无惑也难矣!古之圣人,其出人也远矣,犹且从师而问焉。今之众人,其下圣人也亦远矣,而耻学于师。是故圣益圣,愚益愚。圣人之所以为圣,愚人之所以为愚,其皆出于此乎?爱其子,择师而教之,于其身也,则耻师焉,惑矣!彼童子之师,授之书而习其句读者,非吾所谓传其道、解其惑者也。句读之不知,惑之不解,或师焉,或不焉,小学而大遗,吾未见其明也。巫、医、乐师、百工之人,不耻相师。士大夫之族,曰师、曰弟子云者,则群聚而笑之。问之,则曰:"彼与彼年相若也,道相似也。位卑则足羞,官盛则近谀。"呜呼!师道之不复可知矣。巫、医、乐师、百工之人,君子不齿。今其智乃反不能及,其可怪也欤!圣人无常师。孔子师郯子、苌弘、师襄、老聃。郯子之徒,其贤不及孔子。孔子曰:"三人行,则必有我师。"是故弟子不必不如师,师不必贤于弟子。闻道有先后,术业有专攻,如是而已。

李氏子蟠,年十七,好古文,六艺经传,皆通习之。不拘于时, 学于余。余嘉其能行古道,作《师说》以贻之。

"古之学者必有师",意思就是,古代的读书人、求学问的人,一定有老师。所以我们中华文化特别强调要有师承,通过老师的教诲,能领受古圣先贤的智慧,所谓"正法无人说,虽智莫能解",用聪明,是很难理解、承传古圣先贤的大道的。

而孔子也是尊崇师承。其实我们求学问,时时都以孔子的风范来效法、来要求自己就对了。学儒,就要学孔子。孔子在《中庸》当中有提到,

"祖述尧舜,宪章文武",这就已经写出孔子求学问的师承所在。"祖",就是以尧舜禹汤的学问为正宗来效法、传承。"述",我们常说"继志述事",一般儿子继承父亲的志向,都用"继志述事",延伸到一个民族道统的承传,也可以用这个"述"字。所以孔子求学问,他是有非常远大的目标、志向。孔子要学,就是要能够承传整个民族的文化。而且在面对危难的时候,他都不怕,他说:"上天假如要把中华文化承传下去,任何人都杀不了我。"大家有没有这个信心?当然,你不可以跑到高速公路上面去,这就有点反常了。是说真正面临一些危险的时候,孔子都有信心,老天爷会保佑自己,古圣先贤会保佑自己,不担心。所以"能以身任天下后世者",以天下、以文化兴亡为己任,"天不能绝"。

"宪章文武","宪"就是效法文、武、周公的学问,治理国家的智慧, 孔子都是从这些古圣先王的教诲当中去学习、去力行、去感悟的。

"师者,所以传道、授业、解惑也"。这一句话,就非常明确地讲出了一个教育工作者最重要的任务是什么。各行各业,都有不同的服务大众的职责、使命所在。"传道、授业、解惑",假如现在的人不知道什么是"道",不知道人生的真相,有很多的疑惑,那教育工作者就失职了。万物都有它的道,包括星体的运行。天地如此,人也有应该遵循的常道:我们熟悉的五常——仁、义、礼、智、信。

《孟子》有一段话说:"人之有道也,饱食暖衣,逸居而无教,则近于禽兽。圣人有忧之,使契(xiè)为司徒,教以人伦:父子有亲,君臣有义,夫妇有别,长幼有序,朋友有亲。"阐述了人一定要学做人的常道。"人之有道",人应该懂得做人的道理,假如人不懂,每天吃得很饱、穿得很暖,然后很放逸,无所事事,又没人教育他,他的行为可能就跟禽兽一样。我们想一想,假如一个年轻人,每天就是吃饱穿暖,也不懂得做人的道理,不辨是非,对家庭也没有责任感,那他过的就是放纵享乐的人生,可能做出来的很多行为"则近于禽兽"。所以"圣人有忧之",有担忧了,赶紧让契为教育的负责人,来教导五伦的道理。

从这一段文章我们也感受得到,"传道"最重要的,还是要从五伦 大道来承传起。从父子有亲的天性,孩子对父母的爱,延伸到兄弟姐 妹、家族,再延伸到邻里乡党、社会大众。其实这个"道",也就是仁 慈博爱,所有圣贤的教育,其实核心就是爱的教育。

孟子讲,"仁也者,人也,合而言之,道也"。《三字经》当中说,孟子是"讲道德,说仁义",孟子对很多事理开显得非常地透彻。从刚刚那一段,我们可以了解到,人一定要受伦理道德的教育,不然有可能会近于禽兽。而孟子这一段话又讲,"仁也者,人也","仁"是每一个人天性里都有的。"合而言之",人只要时时处世待人都能够用仁爱的心,就念念能为人着想。我们看这个"仁"字,两个人,想到自己就能够想到他人,处处都有仁慈之心,这个人就是在修道,在道中了。所以传"道",其实就是传爱心,古圣先贤的教育,核心真的就是爱的教育,从爱父母到爱一切的人,爱一切的生命。

而任何一个行业都有道。在医学界有医道,商界有商道,当领导有 王道,从事任何一个行业、扮演任何一个角色,都要符合伦理道德。现 在为什么很多乱象出现?没有遵守常道。我们想一想,假如医生没有医 道,会怎么样?假如老师没有师道,会怎么样?假如医生都想要开宝马 (BMW),老师都想开奔驰(BenZ)的,这就很麻烦了。在古代,医生 和老师这两个行业是最受尊重的,因为他们重道,重道义、轻利益,尽心 尽力救人的生命、慧命。假如不在常道当中,变重利轻义,那就很麻烦。 所以"传道"太重要了。

我以前是教小学的,我看报纸,看到任何犯罪事件,都会觉得很汗颜,因为犯罪的人几乎都读过小学。我们守在小学这个岗位六年,有没有把做人的道理教给他们?假如有,他应该不会走到这样的地步才对。我们当老师的,要常常这样反思。同时,每一个人又从家庭出来。《三字经》讲得很清楚,"养不教,父之过;教不严,师之惰"。

"授业",讲授学业。这一个"业"字,说实在的,是要学习成为有学

020

问的人,能拿来齐家、治国、平天下的,那才叫学问。不能学习了只是拿来考试,考完之后,什么也用不上,那就跟我们的人生目标不相应了。应该是学习了道德学问,都能够利益家庭、利益社会才对。所以这个"业"字,包含学了以后,懂得如何经营人生,如何经营家庭,如何经营事业。"授业"要包含这样的格局才对,所教的东西都是能扩宽学生的心量,能让他时时以一生幸福来思考、来经营,甚至于能让他懂得怎么样成就后代子孙世世代代的兴旺。

而我们看现在,好像经营人生这个概念很模糊。我都感觉我在念初中、高中的时候,哪有想什么"人生",就想这一次考试能过关就好了,一考完试,就好像没什么事情可以做,就要去娱乐一下,去happy一下,然后把一天二十四小时给填满。真是蹉跎光阴啊! 所以假如没有一个远大的目标,人生的经营往往会变成只是欲望的追求、享受而已。

假如从小就很会玩,很爱玩,什么要求父母都满足,这就是从小就享福了。从小享福,他往后的人生会怎么样?今天有一个说法,"小朋友想要怎样,就让他怎样吧,就不要管他了,他想玩什么,就让他玩吧。"天堂啊,享乐!他花钱花习惯了,因为花了很多钱,还没赚钱就已经负债了,所以一人社会,他就必须赶紧赚钱还钱。他想着,我一定要不断地爬升上去,才能赚更多的钱。所以都是想到自己的享受、名利,看到同仁,感觉都是对手,他会嫉妒人家、会跟人家对立,"我不能输",在职场当中喘不过气来,像打仗一样。大量的精神、时间都用在赚钱,可能就忽略了家庭的经营,最后可能离婚了,孩子都没管好。现在这种家庭太多了,俗话讲"家家有本难念的经",现在还不只一本,很多本。太太有太太的问题,儿子有儿子的问题,为什么?没传道。婆婆有婆婆的问题,丈母娘有丈母娘的问题。每一个角色都有正道,忽略了家庭经营,问题出来了,孩子不孝顺,晚年没人管,很多人老了就在养老院里面,就坐吃等死了。人到中晚年之后能不能幸福,完全来自于他有没有家庭的温暖,有没有天伦之乐。

所以,假如人生的方向是享乐,往后发展一定不平衡,一定会有种种情况出现。我们老祖宗走的人生,是循序的、稳健的、全面的发展,不能只有事业,没有家庭。其实在西方的经典当中也强调,任何的成功都弥补不了家庭的破碎,但是问题就出在现在这个时代,忽略了孔孟的教育、圣贤的教育,很多人整个人生没有一个正确的价值观,然后就追名逐利,就失去平衡,都很痛苦,心灵空虚,得不到家庭的温暖。

所以今天假如贪心愈来愈长,最后就可能铤而走险,触犯法网,现在 听说监狱愈盖愈大,都装不下了;或者放纵欲望,行为偏颇了,醉生梦 死,过着禽兽不如的生活;或者很迷茫,追名逐利,整个机械式的工作、 生活,到最后就很麻木,每天还要应酬、喝酒,回来就躺在那里睡了,家 里的人很少沟通,甚至干家人最后都形同陌路。

我们是要追求人生的幸福美满,怎么到最后变成这个样子了?诸位学长为人父母,为人老师,为人领导,到底我们要把孩子、把员工带到什么样的人生方向去?孩子都跟着我们:"爸爸你要往哪里去?妈妈你要往哪里去?"我们回头看看他:"你问我,我问谁?过一天算一天啊。"真的,追求享乐的人生,就是过一天算一天,没有长远的眼光。

所以,传授正确的思想价值观,人生才没有迷惑。而老师明白这些道理,才能够指导学生的人生,他有哪些迷惑,可以帮他解决。

《孟子》当中有一段话,"贤者以其昭昭,使人昭昭","贤者",有学问的人,"昭昭"就是明白圣贤的教诲。其实这就是古圣先贤讲的,"先觉觉后觉",先觉悟的人,再去觉悟他人。就像我们常常点灯、点蜡烛,一定是自己先亮了,才能够去点亮别人的蜡烛,点亮别人的心灯。"今以其昏昏",可是现代的人,自己都搞不清楚道理,却要让人家明白,要"使人昭昭"。比方在位的领导者,一个政治人物,他很多的决策都影响着整个国家民族的未来,假如搞错方向了,怎么可能让老百姓幸福?《礼记·学记》里面讲到"建国君民,教学为先",教育要摆在第一位,但是有这种见地的领导者,现在就不多,都是强调拼经济、赚钱,是吧?《大

022

学》讲,"德者本也,财者末也",一个家庭、一个社会都在舍本逐末了, 就会有乱象出现。

同样的,父母是一家之长,父母能明理了,才能让孩子明理。所以我们的文化特别强调三个角色——君、亲、师,与天地并列为五个最尊贵的身份,"天地君亲师",我们也要对得起这个身份。教学的人,自己"昏昏"却要"使人昭昭",那也不可能。所以要解别人的惑,首先要解自己的惑,自己明白事理了,没有疑惑了,才能帮别人断疑解惑。

我认识一位研究所的同学,他成绩算是很优秀的,从小到大,不是第一名就是第二名。但优秀不能只看分数,是吧?可是人们只注意到他的分数,却没注意到他的心灵状况,他的得失心会跟着上去。所以遇到自己成绩不好的状况,一下子心理就调整不过来,会有轻生的倾向。这一位研究生,他真的读得很痛苦了,他说他走出图书馆,看到有市民带着狗出来遛一遛,他看着那只狗挺开心的,他说我怎么活得都不如一条狗呢。现在狗还可以悠哉游哉在那里散步,但在一百个人里面有几个人可以?结果他就去请教他的导师:"老师,《论语》第一句话就说,'学而时习之,不亦说乎',怎么我觉得人生读书很苦啊?"结果他老师跟他讲:"我跟你一样啊。"

这就是我们这个时代要解开的疑惑啊, 苦在哪里, 苦从何来, 得搞清楚。不从苦的根源解决, 苦是不可能减少的。

结果他老师这么跟他讲,他的问题没有得到解决,就去问系里面最受欢迎的那个老师:"孔子讲'不亦说乎',怎么我这么苦?"结果这个老师跟他讲:"人生本来就是这样!"诸位学长,人生假如一定要苦,你还想不想过?经典没有这么讲,经典说"种瓜得瓜,种豆得豆",你种下好的、幸福的种子,以后就开好的花、结好的果了。

所以,怎么解惑就很重要了,当父母的、当领导的、当老师的要能解惑。孩子问你:"妈,人生怎么这么苦?"诸位学长,我们要怎么回答?苦、乐,主要都在心态,一个人贪求、患得患失了,苦就来了。一个人有平常心,不自私自利,能知足,他就不苦了,俗话说"人生解知足,烦恼

一时除"。所有的苦,三个字就讲透了,叫"求不得"。所以我们给孩子的人生态度,是从小就不要贪求,懂得付出,他就能体会什么叫为善最乐、助人为乐。

大家看过《暖春》没有?大家想一想,小花苦不苦?片子已经告诉我们谁最苦了。那个镜头出来,都是在床上翻来翻去,谁啊?婶娘嘛。你说她挺凶的,可是她最苦,晚上都睡不着觉。所以那个很凶的人,你不要跟他计较,他晚上都睡不着觉,他有时候还得吃安眠药,是不是?每天发那么大脾气,心都静不下来,还得吃药。可恶之人必有可怜之处。

小花什么都不求,她就没苦。她乐在哪?"我最喜欢看爷爷笑。"她的乐在哪?报恩啊!这是她的快乐。你看她每一次拿着考卷跑回来,"我又考第一了,我又考第一了。"找谁啊?找爷爷,他高兴啊。所以,人生都是在感恩当中、都是在报恩当中,一定幸福。

"恩欲报,怨欲忘",小花的功夫很好,她是"怨不生",她连个怨的念头都不起。一般的人说"你怎么这么傻?"到底谁傻?不计较的人、不把任何人的不好放心上的人,傻吗?那叫会过日子。常常把别人的不是都放在心上,那叫自己找罪受。你看邻居问小花:"你不恨婶娘吗?""婶娘不是坏人,你看上一次她带我出去的时候,她也没有把我给人啊。"明明是要把她送人,结果她追她婶娘追到婶娘的脚踏车倒下去了,后来就没把她送走。她就记住婶娘没有把自己给别人,就专记别人的好,她就乐了。

我们的孩子,有没有这样的人生态度?他现在有了,以后一定幸福;他现在都是在求不得的痛苦当中,哪怕他以后再有钱、再有地位,苦会愈来愈多,没有侥幸的。科学家统计,一两岁的孩子,一天平均笑一百七十次,成人平均一天笑七次。我们想一想,人生是追求幸福快乐,怎么愈活愈笑不出来了?笑不出来就是太多的苦,就是太多的执着、太多的贪求了。

说实在的,这都是接触老祖宗的教诲我才慢慢明白的道理。我从小就是得失心特别重的,一到考试就紧张得不行,考大学联考,还吃两颗镇静

剂,结果还是没睡着。你说人都因自己这些错误的心态累得半死,不是自己累而已,全家跟着累。我考大学,那是全家总动员,刚好一台车五个人,四个人陪考。我有同学性格就非常地豪爽,人家遇到考试很轻松,"爸妈都不用去了,我自己去就好。"拿个矿泉水就走了,家里像没什么事一样。我去考试,路上碰到我一个同学,他妈妈陪他来考,打了招呼,他妈妈就说了:"礼旭啊,哦,你怎么这么有福气,两个妹妹都来陪你考试。"(把姐姐说成妹妹。)我还没考,心情已经很郁闷。结果进去考试,写了没几题,感觉镇静剂还是蛮有效的,它在发挥药效了,所以第一科考中文.我就没考及格,大学就考得不是很好。

从小就是这样。初中为了要编进好的班级,英文考了九十八分,哭了两个小时,因为没有一百分。就为了那两分,可以哭两个小时,然后还打电话给我爸,我爸说:"哎呀,别哭了,别哭了。"我的得失心,都是有赖于父母的豁达,慢慢把我调过来,不然实在太严重了,现在可能都得忧郁症了。我记得初中毕业的时候,我们就准备了一个纪念册,拿给每个同学写几句话,留作纪念。我有个同学跟我三年同班,他就给我画了一个小男生,然后滴了几滴眼泪。所以确确实实,人没有遇到经典,人生真的是黑暗,染上太多错误的思想、价值观,自己都不知道。

"人非生而知之者,孰能无惑?""孰"就是指"谁",谁能无惑。而 孔子也说他"非生而知之",但孔子是"敏而好学",他非常地用功、非常 下功夫。孔子是"学而不厌",学习非常地积极、快乐,"发愤忘食,乐以 忘忧,不知老之将至",读书之乐让自己都忘了年龄了。所以人都不是生 而知之,都需要通过经典的教育,来解决人生很多的不明白。

"惑而不从师,其为惑也,终不解矣。"人有了疑惑,而不请教明白的善知识、老师,那他的疑惑可能一辈子都解不了。所以《弟子规》当中有一句经句说,"心有疑,随札记,就人问,求确义"。人只要心里面有疑惑,他就不可能很快乐,疑团、疑惑就像一团乌云一样,障住了自己的心田。又有一句话讲"理得心安",人不明事理,就会很容易担忧、恐惧、

害怕。人的担忧都从哪来?担心未来的事情。"哎呀,我儿子以后会不会怎么样?""哎呀,我以后会不会破产?"想一大堆以后的事情,担心半天。明白的人应该是心很安才对,所以有一句话讲到,"欲知将来结果,只问现在功夫"。所以务农的人,他比较乐天知命,要怎么收获,就先怎么耕耘就对了。我们现在所做的努力,跟未来是息息相关的。

所以真明白的人,他不疑惑。《大学》里说的,心有所恐惧,不得其正;有所忧患,不得其正。知道了种瓜得瓜种豆得豆,他的人生态度就是"但行好事,莫问前程"。这个"莫问"就是不要患得患失,让它水到渠成。我们现在人苦闷,没有尝过什么叫水到渠成的那种愉快。现在都是很急,急于求成,比方种榴莲,"你赶快熟吧,赶快熟吧。"就一直在那里催,然后还没熟,又把它摘下来了。强摘下来的,甜不甜啊?都是酸的,不好吃。榴莲熟了,它自己掉就好了嘛。

所以这里也提醒,老师能"传道、授业、解惑",人有疑惑了,一定 要请教经典、老师来解掉这个疑惑,不然他的人生是不可能有明白、有快 乐的。

"生乎吾前,其闻道也,固先乎吾,吾从而师之。"这一句的意思就是,比我年纪大,比我早出世的人,听闻、领悟道理比我还要早,所以我向他请教,向他学习。"生乎吾后,其闻道也,亦先乎吾,吾从而师之。"他年龄比我还轻,但是他学习、效法经典跟圣贤学问比我还早,那我也向他效法、学习。"吾师道也,夫庸知其年之先后生于吾乎!""吾师道",就是我学习古圣先贤,目的是要学习古圣先贤的大道。"夫庸",这个"夫"是发语词,"庸"就是指何必一定要怎么样,就是何必要知道他的年龄比我大还是比我小呢。我们是向他学习大道,又不是要计较他年龄大还是年龄小。所以接着讲到,"是故无贵、无贱、无长、无少","贵贱"是指地位,"长少"是指年龄,我们既是要学习大道,最重要的是"道之所存,师之所存也",只要他是真明白大道的人,我们就可以向他学习,他就可以给我们一些指导。"师之所存",就可以做我们的老师了。

这是韩愈先生的分析,既然人生有疑惑,那就应该去向老师学习,而 向这个老师学习,重要的是他有没有领悟古圣先贤的大道,而不是要去关 注,甚至去挂碍、计较他的年龄是长还是少。

接着,"嗟乎",这就是叹息了,哎呀,"师道之不传也久矣!"就是当时的那个时代,大众很少会主动去亲近好老师,学习圣贤大道,这样的风气没有了。"欲人之无惑也难矣!"不学经典、不学圣贤的学问,人想要对人生没迷惑,就不容易了。"古之圣人,其出人也远矣,犹且从师而问焉。""出"就是超过一般人的素质,德行很好。古时候的圣人,他们自己很有学问、很有地位,但是却很好学,去向人请教。像《三字经》当中提到的"昔仲尼,师项橐",孔子曾经请教一位七岁的孩童,项橐。"古圣贤,尚勤学",孔子这样有智慧的人,他一有学习的机会,哪怕是一个七岁的孩子,都跟他请教,"犹且从师而问焉"。"今之众人,其下圣人也亦远矣,而耻学于师。""下"就是不如圣贤人,低于圣贤人的道德学问很远。现在一般的人,却觉得去向人请教、求学是很丢脸的事情。

圣人有这么高的智慧,他还好学;一般的人,已经智慧不足了,又不愿意学,那差距就愈来愈大了。所以接下来讲:"是故圣益圣,愚益愚。"圣人就愈来愈有智慧、愈来愈明白;一般的大众,愚昧的人,就愈来愈搞不清楚、愈来愈迷惑颠倒了。"圣人之所以为圣,愚人之所以为愚,其皆出于此乎?"圣人为什么能成就道德学问?愚人为什么愈来愈沉沦,甚至一生就这样迷迷糊糊过去了?大概关键就在有没有好学的态度。

所以孔子讲的"三达德",第一条就告诉我们,"好学近乎知",人肯 向经典、向明师学习,他才有智慧;有了智慧,才能成就自己的人生,也 才能去利益他人。所以智慧是人生相当重要的基础所在。

好,这一节我们先讲到这里,谢谢大家!

代代出圣贤的教育智慧





## 第三讲



我们接着看《师说》。上节课学到了"是故圣益圣,愚益愚",我们了解到,"学如逆水行舟",不进则会退的。所以韩愈先生讲:"圣人之所以为圣,愚人之所以为愚,其皆出于此乎?"主要的就在他有没有好学的态度。而在《尚书》当中,提到一个很重要的态度,"能自得师者王,谓人莫己若者亡。"一个人能够主动地去向很有学问的人学习、请教,那他以后能够王天下。这叫"内圣外王"的学问。"内圣",是有智慧,"外王",是用智慧去爱人、去利益人。

很多圣王都有这个态度。我们看周朝,周文王的道德学问已经很好了,他遇到姜太公,请姜太公当国师,所以周朝的整个运势就兴盛起来了。后来他的儿子继承他的事业,尊称姜太公为"尚父"。姜太公名尚,所以对姜太公像他自己的父亲一样尊重。文王尊太公为国师,武王像对待父亲一样尊重太公,所以这就是"用师者王"。把这些有德行的人尊为老师,更重要的,对他们教诲的都能够依教奉行,那国家就要兴盛起来了。

而且以这些有德行的人为老师,事实上面对老师他是有压力的,所以不敢太嚣张。有一句格言讲,"汤武以谔谔而昌,桀纣以唯唯而亡"。商汤跟武王,这个"谔谔",就是他的一些股肱大臣都能直言不讳地指出他的问题,他也很愿意接受,所以国家兴盛起来。而桀纣,这个"唯唯"就是他在的时候没有人敢讲话,谁讲话了他也听不进去,甚至于就杀了他们。所有的人都不敢讲话了,没有人可以提醒他、教诲他了,国家就要亡掉了。所以兴跟衰,关键都在有没有尊崇有道德的人,有没有听进劝谏,虚心受教。

我们来看一个故事, 里面讲到为人君应该怎么做。

师经鼓琴,魏文侯起舞,赋曰:"使我言而无见违。"师经援琴而

撞文侯,不中,中旒(liú)溃之,文侯谓左右曰:"为人臣而撞其君,其罪如何?"左右曰:"罪当烹。"提师经下堂一等。师经曰:"臣可一言而死乎?"文侯曰:"可。"师经曰:"昔尧舜之为君也,唯恐言而人不违;桀纣之为君也,唯恐言而人违之。臣撞桀、纣,非撞吾君也。"文侯曰:"释之!是寡人之过也,悬琴于城门,以为寡人符;不补旒,以为寡人戒。"(《说苑》)

"师经鼓琴"。"师经"是一个乐师。以前的乐师很不简单。为了能够谱出、弹出更好的乐曲,他把自己的眼睛弄瞎,这样他的耳朵就会更敏锐。

师经在弹琴,"魏文侯起舞"。魏文侯是魏国的国君,"赋曰",音乐很美妙,魏文侯心情很好,就唱出来了,讲起话来了:"使我言而无见违。" 我所讲的话没有任何人违背,都要听我的,"师经援琴而撞文侯,不中"。 乐师听到魏文侯讲这样的话,抱着琴就撞过去了,非常地突然,没有撞中。魏文侯闪开了,但因为太突然了,整个倒下去了。"中旒溃之","中旒"就是以前国君戴的帽子前面的玉串。结果因突如其来的冲撞,魏文侯倒下去时玉串的珠子都掉在地上了。

魏文侯被吓了一大跳,挺生气的,马上就说了,"**文侯谓左右曰**",对着左右的人说,"**为人臣而撞其君,其罪如何**",一个臣子要撞死他的国君,这是什么罪? "左右曰:罪当烹。"应该把他煮死,那个时候的刑罚是这样。

"提师经下堂一等",左右的士兵就把师经抓起来了,要去行刑了。才往下走一阶。"师经曰:臣可一言而死乎?"大王,我可以讲句话再死吗? "文侯曰:可。"你讲吧。以前特别尊重将死的人,因为人都要死了,满他的愿吧。

"师经曰: 昔尧、舜之为君也",尧、舜当国君的时候,"唯恐言而人不违",就怕底下的人不提一些不同的意见,不能从其他的角度来补充他,甚至质疑他的一些思考跟决定,因为要集思才能广益。所以尧、舜很怕自

030

己讲的话没有人反驳,提更宝贵的意见。所以圣人有智慧,还很谦虚,很懂得集合大家的智能。"**桀、纣之为君也**",夏桀跟商纣当国君,就怕人家提不同的意见,违背他的意思,全都要听他们的。"**臣撞桀、纣**",我刚刚以为听到了桀、纣在讲话,所以不是要撞我的国君,"**非撞吾君也**"。

这些大臣很有智慧,讲话都是引经据典,对历史都很清楚,也很含蓄,就是让听的人提起正念。其实人迷惑的时候只要正念提起来,问题就解决了,"圣狂之分,在乎一念"。所以以前当臣子,历史还要读得很通,各种不同的因缘,他都用最适合的案例来提醒。

比方说有一次, 唐太宗有一匹心爱的马被他的下属给养死了, 他非常 生气, 就要处罚这一个下属。结果他的妻子长孙皇后, 也没说唐太宗不 对, 就给他讲了个故事。

春秋时候,齐景公的宝马被下属给养死了,他很生气,就要杀死这个下属。当时,齐国有一个贤臣叫晏子,很有智慧。他身高很矮,到楚国去的时候,楚国人要羞辱他,开个狗洞,不开正门给他进。结果晏子说,到狗国才走狗门,人家门就开了。晏子看到齐景公这么生气要杀臣子,然后还补一句"谁有意见,跟他一样",谁都不敢讲话了,但是晏子就说了:"国君,这个人罪该万死,来,我来处理。"然后他就对这个下属讲:"你犯了三个最严重的罪,一定要处死你。第一,你把国君最心爱的马养死了,第一罪;第二罪,你让国君因为一个臣子把他的马养死了而要处死他,让全国人民都知道齐景公爱马不爱人,这是第二个重罪;第三罪,你让其他国家的人都知道齐景公为了一匹马杀人,杀了他的臣子,所有的国家都看不起我齐国,第三重罪!你罪该死。"齐景公听了,"好了好了,把他放了,把他放了。"

你看,他也没有去批评齐景公,只是把国君的正念给提起来。人生气也是假的,是吧?念头一转不就没事了嘛。所以能让人提起正念,很多错误的行为就可以避免了。

魏文侯也很不简单,一听,"释之。是寡人之过也",是我错不是他错

031

了,我还得感谢他的提醒。魏文侯怕自己忘了,"**悬琴于城门**",把这个撞坏的琴放在城门,"**以为寡人符**",就让我看着这个琴,时时都记得我今天的过失。而且放在城门,让老百姓都看着,来监督他,这更不简单。

诸葛孔明能得到人民的爱戴,他就有"布所失于天下"的态度,把自己的过失都公布出来。而且还请下属"勤攻吾之缺",让下属提出自己的缺点。而且"集众思,广忠益",集思广益,让大家参与,调动大家的智慧。所以要能多商量,少命令。商量,把大家的智慧、经验都调动出来;命令,他只能接受,也不敢提意见,他的能力也上不来。甚至于命令错误的,他会愈来愈不认同,愈来愈没信心了。诸葛孔明是很有智慧的,但是"智者千虑,必有一失",他还是非常谨慎,集大家的智慧。

所以魏文侯不简单,魏国在他在位的时候还是很强盛。而且"**不补旒,以为寡人戒**",那个玉串坏了不用修了,他每天一看到就知道,要多"集众思,广忠益"了,要能听取大家宝贵的意见。

好,我们看下一个故事。

文王问于吕望曰:"为天下若何?"对曰:"王国富民,霸国富士; 仅存之国,富大夫;亡道之国,富仓府;是谓上溢而下漏。"文王曰: "善。"对曰:"宿善不祥。"是日也,发其仓府以赈鳏、寡、孤、独。 (《说苑》)

"文王问于吕望曰",就是文王向姜太公请教。"为天下若何?"治理 天下应该怎么做?"对曰:王国富民",强盛的国家,让人民都过上好日 子。"霸国富士",国家比较强盛,读书人能够有好的生活。"仅存之国富 大夫",就是仅能存续下去的国家,让高官都有好日子,都有富贵。"亡道 之国",一个国家快要灭亡了是什么状况?"富仓府",只有国王很有财 富。"是谓上溢而下漏",国君很有钱,但是老百姓很穷困。积财伤道啊! 国君积累很多钱财为自己私用,最后人民就推翻他了。 "文王曰:善。"文王说,哎呀,讲得太好了!接着,姜太公说"宿善不祥",姜太公马上接话,既然是好的道理,赶紧去做,隔天才要去做就不吉祥。"是日也,发其仓府",于是当天就把仓库打开,"以赈鳏、寡、孤、独"。对于有德行的人的话,从善如流,"用师者"就"王"了。

所以,治理天下国家有九个不变的原则。第一是"修身",因为"有德此有人",一个人没有德行,他没有办法凝聚有志之士。再来,排在第二位的就是"尊贤",尊重贤德之人。历代兴盛的朝代都是这样。商汤用伊尹这么贤德的人,天下人一看,贤德的人都能有所发挥,为国为民,马上很多有志之士都涌过来了。所以《论语》里面说,"汤有天下……举伊尹,不仁者远矣",用了伊尹这样的贤相,没德行的人知道有这样的贤相在,不可以浑水摸鱼、贪赃枉法了,就赶紧走了。所以"尊贤"很重要。

"用友者霸,用徒者亡",把贤德的人仅仅当作很好的兄弟朋友一样,还能完成国家的霸业。在汉朝,刘邦对待萧何、张良就是这个态度,包括刘备对待诸葛孔明,也是"用友者霸"。"用徒者亡",把贤德之人看作一般的人,甚至还糟蹋他、伤害他,就像夏桀跟商纣,那国家就要亡了。

我们接着看《师说》的原文。刚刚举这些例子,就是让我们体会到, 为什么"圣益圣,愚益愚",在于他们能不能尊重有道德之人,进而听取 他们的谏言,接受他们的教诲。这对于他自身、对于国家,都有很大的影响。听了,就有好的影响;不听,就有坏的影响。

接着,"爱其子,择师而教之,于其身也,则耻师焉,惑矣!"父母爱孩子,所以选择好的老师来教导他。一个孩子要教得好,第一个基础是家庭教育,再来就是父母为孩子找一个有真学问、真道德的老师。所以古代很注重择师,所谓千里寻师。而一个人帮孩子找来老师了,"于其身也,则耻师焉",自己却觉得跟老师学习是很丢脸、很可耻的事情。"惑矣",这样的做法是不是有点颠倒了?自己为孩子找老师,然后自己不学,自己也没老师,那孩子会想了:你要我跟老师学,可你自己都没有老师,你也不学。所以教育不能达到好的效果,主要的还是父母、长者自己没有把身

教做出来。希望孩子好学,我们自己要先好学;希望孩子尊重经典、尊重 圣贤,我们自己要先做。但现在都只要孩子做,自己不做。所以韩愈先生 在这里讲,这样是达不到好的效果的。

所以,父母觉得孩子不听话,老师觉得孩子不好教,领导觉得下属不好带,都应该回到身教当中来思考。因为"其身正,不令而行;其身不正,虽令不从",长辈、父母能够自己先做得好,孩子的善心被榜样的力量给带动了,不用命令他,他自己就做了。有一个企业家到马来西亚参加进修班四十五天,回去之后,当天就给他父亲母亲洗脚。他有两个女儿,他们夫妻在做的时候,两个小女儿连叫都不用叫,就一起参与了,洗得不亦乐乎。所以身教的力量是很大的。

"彼童子之师,授之书而习其句读者,非我所谓传其道、解其惑者也。""彼童子之师",就是孩子的老师,主要是教授读书,以前孩子上私塾就是读经、读诵。"而习其句读",这个"读"字跟逗点的"逗"是相通的。除了让他们读诵经典以外,还要学会经典正确的句读,这样才能把书念对。但是这样的老师所传授的,只是知识而已,并不是我所说的"传其道",传习大道,传承道德,然后能帮人解除疑惑。

接着,"句读之不知,惑之不解,或师焉,或不焉,小学而大遗,吾未见其明也。"句读不会的时候,"或师焉",懂得向老师请教。"惑之不解",有疑惑的时候,"或不焉",反而没有去问,不去请教。面对小的知识技能,都很主动地赶紧去问,但是人生的疑惑反而不去请教,"小学而大遗",只学到小的方面,把最重要的道德学问给忽略了。老师应该是传道、授业、解惑,结果人不向老师学习什么是大道,怎么经营一生的家业、事业,怎么解决人生的疑惑,都不去请教这些重要的问题了。

我们念到这里也反思,我们读书也十几年了,好像也没有去思考过什么是人生的大道,怎么解决人生的疑惑,好像一天一天得过且过就这样过来了。所以"吾未见其明也",像这样的人,确实他的人生是不可能明白的。而且他这么做,已经很没有见识了。人生有轻重、缓急、本末,那什

么才是人的根本? "德"才是本,知识技能是"末",是为德所用。结果 道德学问都不学,只学这些技能。所以,假如是这样来教孩子,第一,他 自己不会明白;第二,孩子也不可能明理。

刚刚这一段,事实上也是父母本身的见地不够。说实在的,现在世间一讲到学习,就是学弹琴、学心算,学这些东西,大家有没有去看过哪一个补习班是学做人?

有一个父亲,他的孩子要念幼儿园,他就到一些幼儿园去了解情况。结果到了一个幼儿园,他就问了:"你们这个幼儿园的特色是什么?"这个幼儿园的老师说:"我们很强调做人。"结果这个爸爸说:"做人谁不会啊。"就走了。反而强调做人的,人家不一定能接受。而一听说三岁四岁就可以说英语,就高兴得不得了。但是大家要了解,先有才而没有德的基础,一个人是很难不傲慢的。所以,《礼记·曲礼》一开头就讲,"傲不可长,欲不可纵。"很多人人生的灾祸从哪里来?有才华没有德行,就傲慢了,另一半都受不了。因为傲慢,就会有很多的障碍出现,最后就要吃亏了。

所以,有见识的人教导自己的孩子、学生"士先器识,而后文艺",要知所先后。读书人最重要的,就是扩宽心量,还要有智慧,有远识,然后才是发展技能。这个顺序一倒了,一有才华,就傲慢起来了。孔子又提醒,"如有周公之才之美,使骄且吝,其余不足观也已",这个人不会有大的成就了。

历史当中,范仲淹先生胸怀天下,"先天下之忧而忧,后天下之乐而 乐"。周公制礼作乐,编出的《周礼》,方东美先生说是全世界最好的宪 法,也开了中华民族最悠久的朝代,八百多年。所以周公、范仲淹,都是 先有器识,然后再配合才华能力,造福于人。

比方说秦国,用法家,用杀戮统一天下,有没有见识?没有。所以才十五年就亡国了。这跟制礼作乐,以德化民、享国八百多年的周朝比起来,不能比啊。所以这个次第很重要。

"小学而大遗",人们把重点、把学问的根本给忘记了,只在这些小的

技能方面下功夫,所以我们这个时代,能不能培养出范仲淹?大学毕业,你去采访一下:"你终于大学毕业,国家培养你十六年,你现在的想法是什么?是不是觉得可以出来报效国家了?"大学生说:"哦,我昨天没睡饱,我昨天打计算机还打到半夜三点,我没时间回答,我要回去睡觉了。"现在很多人大学毕业,哪想什么回馈家庭、回馈社会,只想赶紧赚到钱可以花罢了。这些现象都是因为忽略了德行这个根本,所以培养不出真正的忧国忧民的人才,培养不出忠臣,也培养不出孝子。"大遗",孝悌忠信忘记了,礼义廉耻。"百善孝为先",孝心开,百善、百德皆开。他整个人生因为有了道德,一定能够贡献家庭跟社会。

好,接着下一段: "巫、医、乐师、百工之人,不耻相师。" "巫"是巫师,是为人降神、祈祷。"医"是医生。"百工之人",就是各种工匠。从事各种行业的人,都是用技能来服务大众,"不耻相师",不以拜老师而感到羞耻。各个行业要学到真本事,还得手把手地教,才看得到门道,才学得到真学问。

各行各业都懂得好好地向老师学习各种技能,但是读书人反而不愿意向人学习。"士大夫之族,曰师、曰弟子云者,则群聚而笑之。"这些读书人、当官的人,假如有互相以老师、弟子来称呼的,聚在一起就取笑他们。"问之",就问他,笑什么,结果这些读书人就回答了,"则曰:彼与彼年相若也,道相似也",你们两个年龄相差不多,学识也差不了多少,干吗"弟子"跟"师"这样来称呼。"位卑则足羞",假如称这个人是"师",而他的社会地位不是很高,这样自己就会觉得很丢脸;"官盛则近谀",假如这个人官做得很大,又怕人家觉得,你是不是要谄媚这个大官。

念到这里都感觉,这样做人累不累啊?做什么事都很在乎别人的看法。问题是别人的看法对不对,都是不对的看法,我们还这么在意,不就随波逐流了?而且在社会的洪流当中,做对的事情,往往是会被人家不认同,甚至是取笑的。这个时候,不能顾及这些面子。所以孔子说:"人不知而不愠,不亦君子乎?"因为这个时代,能做对的事情,那是有见识的

人。有这个见识,才能有远大的目标、理想,人家不理解,都不为所动。

所以在修道的路上,首先要把这个面子放下。我自己也曾经在书局一看到一些经典,就有一种冲动拿回去看,结果,被同学看到了,他就单击我的头,"你别假了啦!"真的是很向往圣贤的教诲,一般人不理解,甚至还泼冷水,给你泄气。所以一定要放下虚荣,人家讲就讲,我们不挂碍这些事,对的事情,坚持去做。

所以这个文章也提示我们反思,我们很多挂碍都是来自于面子。人家 觉得我们谄媚,我们自己心安理得就好了。人家取笑,我们自己觉得做得 对,能够求得学问,能够承传文化就好。他们怎么取笑、怎么批评,我们 都当作是一种历事炼心,看自己是不是还有这些牵挂。

接着,"呜呼!师道之不复可知矣。"师道退失得很严重,从这些现象可以看得出来。"巫、医、乐师、百工之人,君子不齿。"各行各业的人,他们都懂得去向老师学习技能,而这些读书人,都还瞧不起他们。"君子"是指读书的人,"不齿"就是鄙视、不屑与之同列。"今其智乃反不能及",这些所谓的读书人,耻于找老师学习,显然读书人的智慧远不如这些各行各业的人了!所以人一好面子,一傲慢,学问就上不去了。

其实一个人假如鄙视别人,"你们都比不上我,我才不要跟你们站在一起",请问这个人是不是君子?他的学问有问题了。"学问深时意气平",一个人学问愈好,他应该是愈平和、平等,绝不是傲慢。但问题来了,很多人好像多读些书,不知不觉就好为人师了,傲慢就起来了,就不尊重人了。学问最重要的就是从真诚恭敬他人当中提升。所以我们是效法孔子,应该是效法孔子的温、良、恭、俭、让。

刚刚我们提到《礼记》开篇《曲礼》,第一句话就说"毋不敬",没有对任何人、任何事物不恭敬,"毋不敬",对人、对事、对物都恭敬,这才是学问。所以一个人求学问,"诚敬"二字最重要。一个人从事教育工作,仁爱心最重要。尊敬老师,尊敬经典,尊敬他人,"德日进,过日少"。

好,所以接着讲:"其可怪也欤!"这不是很奇怪吗?读书应该明理,

怎么智慧反而比不上各行各业的人呢? 所以刚刚这一段就是在强调,一般各行各业的人都懂得学习,懂得找老师提升,反而是读书人不愿意找老师学习了,读书人好面子,觉得去向人家请教是羞耻的事情。所以有一句成语提醒我们,"不耻下问"。"昔仲尼,师项橐,古圣贤,尚勤学",都在提醒我们这些重要的态度。

接着韩愈先生举圣人来给大家启示。"圣人无常师",孔子是圣人,只要有学习的机会,孔子都请教他们。"孔子师郯子",这个郯子是指郯国的国君,"子"是他的爵位。以前的国君,爵位有公、侯、伯、子、男五等。这个郯国的国君,知道少昊氏("五帝"之一)"以鸟名官"这个典故,并告诉鲁昭公。孔子知道了,"哦,他知道这个事。"一听到自己不知道的,赶紧就去向他请教。孔子的好学从这里就看得出来。"苌弘",他精通鼓乐,孔子也向他请教。"师襄",师襄擅长弹古琴。还向"老聃"问礼。所以孔子只要认为比他在某方面能力要高的,都主动去请教。

"郯子之徒,其贤不及孔子。"就是刚刚提到的郯子、苌弘,孔子曾经请教的人,他们的学问、道德不一定比孔子好。但"孔子曰:三人行,则必有我师。"这个原话是,"三人行,必有我师焉,择其善者而从之,其不善者而改之"。这一句话翻成《弟子规》,"见人善,即思齐,纵去远,以渐跻;见人恶,即内省,有则改,无加警"。我们从这里可以感受到,一个真正有修养的人,心是非常地平和。

"见人恶,即内省","其不善者而改之"。面对恶人、做错事的人,当作一面镜子反省自己。有这样的心境,会不会跟人对立?会不会跟人冲突?会不会把人家的过失放在心上,每天闷闷不乐,半夜做梦还骂人?"学问深时意气平",而且有学问是有仁爱心,见人家不对,自己先做好,看以后有没有机会帮助他,"正己化人",这样才对。看人家不顺眼,这都已经不在道中。

所以"三人行,必有我师焉",孔子这个求学的态度很值得我们效 法。"必有我师",就是求学问的路上只有一个人是学生,谁是学生?自 己。善者效法,恶者反省自己,都是老师。就像看一出戏一样,正面的角色,如岳飞,效法他的精忠报国。秦桧呢?哎呀,做人不能做成这样,遗臭万年。是吧?秦桧是不是我们人生的老师?他也在启发我们。

人有这种心境,每天遇到任何人都在学习,都在提升,他们都是我们的良师。我们感觉到最近没怎么提升了,一定是心境不对了,没有这种向一切人学习的心境了。可能看人家这个不好、那个不好,就上不去了。

举了孔子的榜样,所以接着说:"是故弟子不必不如师,师不必贤于弟子。闻道有先后,术业有专攻。"这句话是这篇文章相当精彩的一句,一个人修道、闻道有先后。人家先闻道,先明道,哪怕年龄比我们轻,我们也可以向他请教。"术业有专攻",这个"术业"包括儒家讲的"六艺",礼、乐、射、御、书、数,包括书法、数学、驾车、射箭等能力。人家很懂得处事的礼仪,懂得音乐,这都可以向他请教。人家开车开得好,也可以向他请教。

开车也是修养。我们一开车,车上的人吓得半死;或者开了没多久,"停车!停车!"在旁边吐了。那就是在开车的时候只有自己,体恤不到别人的感受。学问就在处处替人着想,这个时候连踩刹车都是有节奏的,都能缓缓地下来,人家坐我们的车就很平稳。这都是"道也者,不可须臾离也"。开车是修为人着想、布施;开车守规矩;开车都不骂人,不发脾气,忍得住;愈开愈好是精进;开的时候心很定,不散乱;开的时候明明白白,也是学问,这就叫智慧。

包括煮饭,一个人能把饭煮得很好,让大家吃得高高兴兴,然后煮完厨房干干净净一尘不染,这也是功夫哦,他做事情都是很有条理的。他厨房管理得当,让他去带团队,或许也能带,原理原则可以相通的。

"如是而已",所以,只要人家有学问,有好的能力,我们都能够去向他请教、学习,就很单纯的这种好学、向人请教的态度,不要再搞得很复杂。还要去问他几岁,还要去看他是几品官,还要看他父母是什么行业,这就很复杂了。

接着,"李氏子蟠,年十七",有一个年轻人李蟠,十七岁。"好古文","古文"就是指周朝、秦、西汉时的文章。我们一开始讲到从东汉到隋朝这八代,整个文章都偏向于辞藻华丽了,失去"文以载道"、"文以贯道"的精神了。韩愈强调"文以贯道",整个文章是融入了古圣先贤这些立身处世的智慧。而这一位年轻人特别喜好这些古文。

好学的人,尤其是好这些古文、古圣先贤教诲的,真有这种心,一定会感来很好的因缘,来成就自己的学问。人生的际遇、缘分,不是别人决定的,是自己的心感来的。至诚心可以感通,就像《中庸》讲的"至诚如神"。我们在学校从事小学教育,感觉到道德太重要了,再忽略掉,那以后的孩子不知道会变成什么样,然后就想学古文了。真的,很多长者、老人看到我们年轻人肯学,和盘托出,尽心尽力教我们。所以,好学的人、有使命的人一定会有机缘,有福报。所以你看这个年轻人就得到韩愈这么好的老师给他指导。

"六艺经传,皆通习之",这里的"六艺"指的是《诗》、《书》、《礼》、《乐》、《易》、《春秋》。我们的整个圣贤教育的传统就是以这六经为主。对这六经"皆通习之","通"是通晓,"习"就是学了之后肯去做、去力行。《论语》开头讲的"学而时习之",这个"习"就是实践、落实。

"不拘于时",他不拘泥当时的风俗,不觉得向人请教太丢脸了,他不受这个影响,不随波逐流。"学于余",他来向我学习。"余嘉其能行古道,作《师说》以贻之。"我非常赞许他能效法古人好学的态度。我们现在常说"人心不古",就是我们现在的心态跟古人比起来不同,甚至差别太大。比方说,古人是勤俭,现在是虚荣;古人是重德,现在是重色;古人是觉得不能像古圣先贤一样是很羞耻的,现在是没有穿名牌觉得很羞耻。我们看,整个心境都偏得很厉害。礼义廉耻,"礼"是有节度,现在是奢侈,不奢侈不摆阔好像没面子。我们不冷静来思考,真的很容易被世俗的风气给带走了,就不能行"古道"了。

有一段话让我们对这个"耻"能有更深的体会。君子"耻不修,不耻

见污;耻不信,不耻不见信;耻不能,不耻不见用"。现在人的羞耻心都偏到虚荣心去了,"哎哟,好丢脸,好没面子。"这没面子是虚荣心,怎么是羞耻心!我们很多烦恼、不愉快,其实都不是羞耻心起作用,而是虚荣心起作用。

我们看君子,他是羞耻自己"不修",没有真实的修养,不羞耻人家侮辱他、毁谤他。"人不知而不愠",很有修养了,人家还侮辱他,他也不计较,很有肚量。我们现在是,人家骂我们几句,批评我们,我们就很难过,受不了,睡不着觉,这就是"耻见污"了嘛。

"耻不信",羞耻自己没有做出让人家信任的事情。人家不信任我们,我们马上觉得自己做得不够好,不能够让人家信赖,"反求诸己",自己一定还有哪些不足。"不耻不见信",就是人家不相信他,他不难过。我们现在往往难过什么?"他骂我了,他不相信我了。"是吧?就可以让我们痛苦好几天了,这都不是君子的风范了。不是君子的风范是什么?就是小人的行为,心胸太狭隘了,不开阔了。

"耻不能",羞耻自己没有能力。有了能力,人家不愿意重用我,他也没有挂碍,这叫"穷则独善其身",也不会怨天尤人。"不耻不见用",人家不用,他不觉得很丢脸。而我们现在是就怕人家不用自己,但是不会考虑到底自己的能力够不够。君子是有能力人家不用,不难过。我们可能能力还不够,就想要去发挥,人家不用,我们就很难过,背后还骂他"有眼不识泰山"。所以这些经句、格言,都让我们省思,圣贤跟我们的差别就在这个心境上,"君子所以异于人者,以其存心也"。人家是什么心境来处世待人的?这值得我们去体会,去效法。所以,韩愈非常赞许这个十七岁的年轻人,能够效法古圣先贤好学的态度,作了这篇《师说》,来送给这个年轻人。

这一篇文章阐述了人要好学,要懂得向明白的人请教,来学习古圣先 贤这些道德。我们这个时代,确实传统文化断层比较厉害,所以纵使我们 现在有机会在讲台上跟大众分享传统文化,但其实自身的道德学问还差得

©**)** 040 非常远。所以,我们教育工作者要思考一个问题:要当好一个好的老师, 首先一定要是一个好学生; 要当一个好爸爸, 首先一定要是一个好儿子; 要当一个好领导,首先一定要是一个好下属。自己都当不好儿子,还能够 当好爸爸? 那怎么教孩子做好儿子呢? 身教就做不出来了。所以我们要 从事教育工作,要弘扬传统文化,首先我们得下功夫,自己要是一个好 学生。那怎么样学习才是好学生?我们学儒就学孔子。下一节课大家一 起来向孔子学习,在《论语》里面,孔子是怎么学习的,他是怎么教他的 弟子学习的。

谢谢大家!

041





## 第四讲



上一次我们一起学习了韩愈先生的《师说》。韩愈先生是我们弘扬中华传统文化的榜样,那个年代,文化比较危急,他能够义无反顾,舍我其谁,大力弘扬经典、古文,所以宋朝的苏轼先生赞叹韩愈是"文起八代之衰,而道济天下之溺"。韩愈先生是我们文化承先启后的一个关键的读书人。

《师说》中提出来老师的职责,"师者,所以传道,授业,解惑也"。 一看到这个句子,当父母的人说,哦,我不是老师,这不是讲我。父母 是孩子的第一任老师,所以,要把父母的角色扮演好,得要把"君、亲、 师"的精神都能落实。"君"是领导,以身作则;"师"是引导、教导,长 善救失。

当老师的人,自己也要以身作则。教育不能达到很好的效果,是我们教学者自己没有做到。历代圣贤,像孔老夫子,他真做到了,他的风范可以教化两千五百多年。《师说》里面也提到,我们的人生不可能没有迷惑,有了迷惑,就应该请教懂的人,所谓"闻道有先后,术业有专攻"。不要因为这个人比我们年轻,或者这个人比我们地位低,就觉得问他很耻辱。"是故无贵、无贱、无长、无少,道之所存,师之所存也。"

所以要主动地去请教。而请教当中,能得多大的利益,其实不是圣贤 人决定的,不是经典决定的,不是老师决定的,是我们自己真诚恭敬的心 决定的,"一分诚敬得一分利益,十分诚敬得十分利益"。《孝经》里面说, 至诚如神,至诚感通。至诚的心,可以跟天地万物相感应。下面我们来看 文章:

王沂公曾, 其父见字纸遗坠, 必掇拾, 以香汤洗而烧之。一夕,

عراق 044 梦至圣拊其背曰:"汝何敬重吾字纸之勤耶!恨汝老矣,无可成就,当令曾参来生汝家,显大门户。"果生沂公,因名曾。状元名相。此事,文昌《惜字文》特引劝谕。中复载泸州杨百行,坐经文而举家害癞;吕郡鲜于坤,残《孟子》而全家灭亡;杨全善,埋字纸而五世登科;李子林,葬字纸而一身显官。虽不及细详事实,大略皆昭昭果报云。(《德育古鉴》)

"王沂公曾",这是宋朝的贤相。"其父见字纸遗坠,必掇拾"。以前,纸非常地稀有,都是拿来印千古文章,所以古代特别珍惜字纸。王曾的父亲看到这些字纸在地上,把它捡起来。"以香汤洗而烧之",很恭敬地用香汤洗一洗,然后再拿去焚烧。看是一个小的动作,但是却代表着他对圣贤人教诲的那份诚敬的心。

"一夕",一天晚上,"梦至圣拊其背曰",孔子到他梦里,拍拍他的背。"汝何敬重吾字纸之勤耶",你这么重视留下来的这些教诲。"恨汝老矣,无可成就",你年纪大了,现在再开始读书可能晚一点了。"当令曾参来生汝家",让我的学生曾参来生汝家,"显大门户"。我们曾经说过,福田靠心耕。心田分哪三种?恩田、悲田和敬田。"显大门户",这是至诚恭敬孔老夫子,恭敬圣贤,所以他们家有大福报。

所谓"大德者,必得其位,必得其禄,必得其名,必得其寿",甚至是"子孙保之"。有福的人,后代子孙都很有福报,还一直祭祀他。古圣先王当中,大舜孝道圆满,孔子就赞叹他"子孙保之",果不其然,四千多年之后,他的子孙都还在祭祀他。胡、陈、傅、虞、田、姚姓,都是大舜的后代,传了四千多年。

所以《大学》里面讲,"有德此有人,有人此有土,有土此有财,有 财此有用。"不只是经营事业,德行能够感来很好的员工、下属,连子孙 都是感应来的。《了凡四训》说道,"有百世之德者,定有百世子孙保之; 有十世之德者,定有十世子孙保之",没有德的,一生就是败家子。

我们在《传承千年不衰的家道》中一起学习了《训俭示康》,一个人很吝啬,生的都是败家子。"鄙啬之极,必生奢男",为什么?因为一个人有钱又吝啬,就"积财丧道"。很多很苦的人都饿死了,他视若无睹。人的良心被盖起来了,德就折掉了。所以有德是念恩,有慈悲心、恭敬心;反过来,恩将仇报,没有慈悲心,不恭敬,就是损德了。

有没有跟大家讲过"求子三要"?要求个好儿子,是有方法的。第一,"敦伦积德,以立福基"。我们从整个历史长河来看,那些留名青史的圣贤,他的后代都是几百年、几千年不衰,那不就是因为他自己真正落实伦常、积了很厚的德所感召来的嘛。另外,他也留下了好的榜样给后代学习。第二,"保身节欲,以培先天"。第三,"胎幼善教,以免随流"。

有朋友看到这三条说,哎呀,我来不及了,孩子都大了。学东西不要只为自己,是吧?有人还没孩子,赶紧去告诉他们。这一念心,你跟你的后代就有福了。我有个朋友,孩子比较大了,他才有这个认识,走到哪,跟人家讲《弟子规》讲到哪。人家帮他剪头发,他就跟人讲《弟子规》。理发师怀了孕,听他一讲,开始给小朋友听《弟子规》的读诵。后来这个妈妈说,孩子生出来挺乖的。请问,他有没有功德?有啊,他尽心尽力,就是圆满,量大福大。

第二,"保身节欲"。这一点,现代的人不太懂,都相信西方的说法。 其实人体是协调的,是很微妙的,就是一个小宇宙,非常地精密。所以男子的精气跟女子结合之后,可以变成一个人体。所以不是只有分析,只有蛋白质,只有什么成分而已,那看得太浅了。但现在健康教育就是这么教,所以就非常地纵欲。很多没结婚的青少年都不懂,结果就因为不珍惜精气,身体垮掉。彭鑫博士举了几个案例。有一个二十出头的学生,看起来就像一个老头一样,都有点秃头了,身体非常不好,他就是不懂得养精蓄锐,精气从十几岁就开始消耗了。所以说实在的,这些道理不懂,第一个,男人几乎找不到寿终正寝的。第二个,生不出真正健康的后代。身体健康,才能给孩子好的基础。夫妻都是一样,不要身体不好,就急着怀 孕,要先把身体调好,"保身节欲,以培先天"。

第三,"胎幼善教"。好的德行感应好的后代,再来,还要注意先天,夫妻要把身体给调好。然后是胎教,还有三岁以前的教育。孩子刚生出来,眼睛水汪汪的,看什么都很敏锐。他虽然不会讲话,但都在学习了。 所以这个时候,母亲的风范就很重要,包括家里人的一言一行、一举一动,他都在观摩,都在效法。所以真正仁慈的父母、长辈,一定要给孩子做出好榜样来。这三年的根基扎牢了,哪怕社会风气不好,他也不容易随波逐流。

现在很多人担心小孩的教育,然后就开始打听,哪里有什么学校。好像没有一个好学校,孩子就没救了。大家想想这个逻辑对不对?影响孩子最大的,是家庭啊!我们现在有时候舍本逐末,舍近求远。现在社会风气不好,还是有很多孩子教得好啊,为什么?父母的身教很好。

而且说实在的,今天我们在那里非常地担忧、慌张,能找到好学校吗?人惊慌的时候,判断力都不够,抉择就会下错;心很笃定、很诚敬的时候,好的缘会来。比方选书,心很静了,有判断力去选好书,很慌张的时候就会选择错了。比方选对象,我们闽南话说,"拣拣拣,拣到卖龙眼的",你很慌张就乱选了。所以急躁的时候决定的事,后悔的非常多。人能够定得下来,诚心给孩子做榜样,发一个心愿,一定要把我的孩子教成圣贤人,为往圣继绝学,为社会出力,这一念心就是福报,大福报,可能孩子很多好的缘分就慢慢接上了。所有的缘分,都是人心感来的。

所以我们看到王曾先生父亲的诚心、恭敬心,感来他们家族的兴盛。 "果生沂公,因名曾。状元名相",考上状元又是名相。"此事,文昌《惜字文》特引劝谕",文昌帝君的《惜字文》特别强调了这个事情。

"中复载泸州杨百行,坐经文而举家害癞",杨百行坐在经书上面,结果举家都害了癞病。我们要了解,圣贤人都是因为经典的教诲,才成就他的道德学问,进而利益百姓,所以"经"是圣贤的母亲,怎么可以不尊重呢?我们看到经典,要像看到圣贤一样地恭敬。"昌郡鲜于坤,残《孟子》

而全家灭亡",不尊重《孟子》这本书,感来不好的果报。"杨全善,埋字纸而五世登科",他们家有这种珍惜字纸、珍惜文化的态度,后代五世都考上进士。"李子林,葬字纸而一身显官。虽不及细详事实,大略皆昭昭果报云",这样的例子太多了。

好,接着我们看下一个故事。

宋淳祐中,南昌先圣庙倾圮(pǐ)。知县李纯仁作新庙于县南,往移夫子圣像,十余人举之不动。一士子在旁戏曰:"是之谓重泥。"李令正色责之,其士惶恐而退。至夜,忽被阴司追至一官府,曰:"汝何敢慢侮先圣,决杖二十。"及觉,如痴人,自是便不识一字。(《德育古鉴》)

"宋淳佑中,南昌先圣庙倾圮",南昌这个地方的孔子庙已经旧了。"知县李纯仁作新庙于县南",就在城南盖了一个新庙。"往移夫子圣像",要把夫子的像移到新庙里面来。"十余人举之不动",圣像比较重,搬不动。"一士子在旁戏曰","士子"是指读书人。这个读书人在旁开玩笑,"是之谓重泥"。夫子字仲尼,他拿夫子开玩笑。"李令",李县长,"正色责之",非常严肃地斥责了他。这个读书人也觉得不妥当,"其士惶恐而退"。"至夜",到了晚上。"忽被阴司追至一官府",这个读书人被当官的追到官府里面去了。"曰:汝何敢慢侮先圣,决杖二十",打他二十大板。"及觉,如痴人,自是便不识一字。"对至圣先师孔子无礼,有损福分。所以诚敬能得大利益,在很多记载当中,对经典非常恭敬,最后智慧大开的例子很多。轻慢、轻浮,甚至于毁谤古圣先贤的教诲,得的果报就很不好。

所以我们学习,一定从真实心中去求。至诚恭敬一定可以神交古人, 圣贤人冥冥当中都会保佑我们。而我们在求学的过程当中,最好的榜样就 是孔老夫子,我们学儒就学孔子。遇到任何事情都会想,孔子会怎么做? 整个心境就不一样了。 我们真的有这个心境,三个月保证学问提升一大半,有种君子之风。 为什么?因为标准是圣人,再怎么差也有君子之风,是吧?但是一定要守住这个原则,时时都以夫子为榜样。夫子的学习、夫子的教学、夫子承传文化的行持,都是我们的榜样。我们现在要学习传统文化,要弘扬传统文化,一定要把夫子印在心上,拳拳服膺,好好效法。

那夫子是如何学习的?是如何教学的?是如何承传文化的?我们接着以《论语》里面的经句,来体会夫子的风范。我们看第一句。

子曰: 学而时习之, 不亦说乎? 有朋自远方来, 不亦乐乎? 人不知而不愠, 不亦君子乎? (《论语·学而》)

虽然是短短的一句经文,但学习的精神、次序都在其中了。

"子曰: **学而时习之**","学",整部《论语》从"学"开始谈起。人只要学习了,就能有智能,有了智慧,就能够利己,又能够利人,这一生就会活得很有价值,这就是学习的目的。

我们从幼儿园开始,一直在学校读书,我们了不了解学习的目的是什么?假如没有读经典,我们读书读了十几年,会认为读书志在考试,是吧?就是写在考卷上而已。那是学习的枝末了。真正的学习,就像《大学》讲的,"大学之道,在明明德","明德"就是《三字经》讲的,"人之初,性本善"。"明明德",就是恢复自己的本善,这就是学习最重要的目的。恢复了本善,就成就自己的智慧了。自己觉悟了,进而"亲民",这叫觉他。自觉觉他,这是人生的意义啊。自觉觉他做到尽心尽力、圆满,叫"止于至善"。所以读经典很好,一句话,人生就清清楚楚了。我以前没读经,光是想这个人生要干吗,都不知道想了多少时间,就是没想明白过。所以读经太重要了,这是古圣先贤的智慧跟人生的经验。

孔子说,"吾尝终日不食",一整天不吃饭。"终夜不寝",整个晚上不睡觉。"以思",就在那里想,人生的意义是什么。结果想啊想,还是没想

明白,"无益,不如学也"。这个"学"其实就是打开经典,从古圣先贤的教诲当中,就能得到很多人生的启发。我的人生,活了二十多年,糊里糊涂,不知道方向在哪里。最后打开经典,得到老祖宗的慈悲、恩泽,才慢慢把方向搞明白。所以"祖宗虽远,祭祀不可不诚;子孙虽愚,经书不可不读",人不读经,人生真的是浑浑噩噩,迷迷糊糊,甚至于是非、善恶、邪正都分不清楚。

所以,学习是觉悟,学习是有智慧之后能去帮助人,是恢复我们的本善、德能跟智慧。《三字经》开头就说了,"人之初,性本善",人真正清楚这个真相,就不会没信心了。在我求学的过程当中,我感觉大部分都没信心,比较消极。那些所谓有信心的,仔细一想,叫狂妄、自大。而且,在这个时代,人喜欢攀比。人家那个头发这么黑,我有点黄;人家那个眼睛这么大,我这么小;人家那是双眼皮,我是单眼皮;人家身高一百七十六,我身高才一百六;人家是大学毕业,我学历很低;人家先生赚钱赚这么多,我先生赚那么少……比来比去,你说还有谁有信心?都是生活在别人的眼光当中。

人一没有信心,遇到什么事情,就很容易气馁,很容易退缩。所以任何人都不可能打败我们,只有我们自己会打败自己,消极,没信心,不知道耗了我们多少时间跟精力。你假如有信心,"好,做!"哪有时间去胡思乱想,否定自己?

我现在说起来挺轻松的,其实我以前也很没信心,常常还要去问同学:"你觉得我这个人怎么样?"同学看看我,说:"你是要听真话还是假话?"还有同学拿那个心理测验给我做,做完成绩出来,得五十分,说你的个性很像老虎;得七十分,你的个性很像无尾熊;还有像孔雀、大犀鸟的。做完测验,拿着这个结果还很高兴地跑去跟朋友讲。大家由此思考一下,人没有学祖宗圣贤的经典,会活成什么样子?没有一个效法的对象,可能活得跟畜生一样,还高高兴兴的。所以经典是开慧眼,不然人类真的是愈活愈倒退。

我比较幸运,我是读了经以后才去师范学院读书,哪一些恰不恰当, 我能判断。假如是高中毕业来读大学的,就不一定能判断了。现在都是一 些新的理论,结果我一看,吓坏了。那些理论怎么来的?拿狗做实验,拿 猫做实验,拿老鼠做实验。把结果写成理论,拿来教谁?人。请问大家, 会教成什么?教成狗,是吧?教成狗不错了,你是拿狗的目标来教,一 不小心,就狗都不如了嘛;你拿圣人的标准教,他最起码还像个贤人或 君子。

所以现在的孩子不孝父母,行为叛逆,问题在哪?你拿狗跟猫的实验结果教他嘛,又没有拿《论语》、《孟子》、《大学》、《中庸》,那怪不得孩子。《三字经》讲,"三才者,天地人",要学着成就德行,就像天地一样地无私、奉献。"大学之道",就是修身、齐家、治国、平天下。所以以前读书人都是想着怎么样利益天下,学起来心胸、格局都不一样。我们现在一学,我要多少分,愈学心胸愈小。所以,我们在学校教书,一定要让孩子明白,这个"学",是要学做圣贤,学做"三才",学得可以修身、齐家、治国、平天下。

《三字经》也告诉我们,"苟不教,性乃迁"。我们没有接受圣贤的教诲,染上了习气,染上了很多的欲望,慢慢德行就开始退了。曾经我们问大学生,你是大学的时候德行好,还是小学的时候德行好?他们说小学。"学",应该是愈学愈有德行,怎么愈学愈后退了?孔子是榜样,"吾十有五而志于学,三十而立,四十而不惑,五十而知天命,六十而耳顺,七十而从心所欲,不逾矩。"这才学对了。二十出头的年轻人,还有十几岁的初中生,他们假如用孔夫子一生的智慧给自己好好扎根,那不得了,站在巨人的肩膀上,看得更远。

讲到这里,大家有没有想,哎哟,我都五十了,都六十了。你看,自卑的心、消极的念头常常会冒出来。所以这个"学",从哪里下手?从起心动念,从根本修,时时保持正念,保持积极。我六十了,好啊,有开始都不会太晚。《三字经》讲的,"若梁灏,八十二",他八十二岁才考上进

代代出圣贤的教育智

士。"对大廷,魁多士",一个八十二岁的长者站在朝廷当中,人家对他肃 然起敬,他树立了榜样,百折不挠。天下无难事,只怕有心人。

我们在广州曾经组办了一次传统文化的基础课程,四十五天。有一对 贤伉俪都七十几岁了,是一家企业的创始人,企业经营得非常好,员工有 六千多人。两个老人坐在第一排,四十五天目不转睛地听课。后面的学员 看到他们两个的背影,都不敢打瞌睡,都觉得惭愧、汗颜。老人还跟大家 一起扫地、洗碗,都是冲在前面,不落人后,教化了所有晚辈。所以现在 这种传统文化班,都是三代同堂,老中青一起学。老者带动所有的晚辈, 年轻人学也很好,刺激我们这些中年人。所以确确实实,有开始都不会晚, 只要真正下决心,用心,自己会有成就,也会启发很多晚辈跟有缘的人。

《三字经》告诉我们,"苟不教,性乃迁",学习最重要的是去掉习 性。俗话讲"拨云见日","日"就好比我们每一个人的本善、明德,但 被一些陋习给障碍住了。很多人觉得,学得愈多愈好。《弟子规》告诉我 们, "不力行, 但学文, 长浮华, 成何人", 愈学愈傲慢, 好为人师, 就 不得学习的利益了。

学习是放下的过程。比如,要学仁慈,一个人自私自利放不下,他能 仁慈吗? 所以放下自私自利, 仁慈心自然就生起来了。放下虚伪, 真诚心 就现前了。放下傲慢,平等心现前了。放下染着,清净心现前。一个人欲 望很多,贪求一大堆,每天都困在这些欲望里面,怎么可能会有智慧?欲 令智迷,利令智昏。一个人一直在追求欲望,就好像吸白粉一样,只要是 满足欲望了,精神百倍;没有办法满足,精神就快不行了。

《大学》也告诉我们,"古之欲明明德于天下者,先治其国;欲治其国 者, 先齐其家", 这一段话是让我们了解什么是本, 什么是末。齐家是治 国的本啊,自己的家庭都乱七八糟了,怎么去利益社会呢?"欲齐其家者, 先修其身",修身又是齐家的本。什么是修身的本?"诚意、正心"。一个 人怎么诚意正心?要从"格物、致知"下手。

所以, 经典一对照, 学习的重点在哪? 革除物欲、革除习气。把贪着

的心、瞋恚的心收回来,变成"诚意正心"。所以孟子讲,"学问之道无他, 求其放心而已矣。"我们的心都被这些外在的欲望迷惑了,现在收回来, 找回我们的诚意正心,我们的本善。这是"学",学经典。

我们再看学习的次序。第一个,首先要有信心,相信经典,相信自己。有朋友就讲,我很相信经典,但是不相信自己。这话好像不是很合逻辑。《大学》第一句话是什么?"大学之道,在明明德",你说你相信"明明德",不相信自己?《三字经》第一句话,"人之初,性本善",你说你相信《三字经》,不相信自己?所以我们在学习当中,有一个态度非常重要——随顺圣贤教诲,不随顺自己的烦恼习气,不随顺自己的想法。本来就没有智慧,再顺着自己,不就是不进则退了嘛。

所以学习的次序是:信、解、行、证。"学",就是相信圣贤人的教诲, 进而去学习他们的教诲,深入经典。信、解,都在这个"学"字当中了。

接着,"时习之"。学习是学觉悟,是学齐家、治国、平天下。这是学习的目标。有了目标,我们要有一个路径才能走过去。"习"就是路径。效法经典,效法圣贤,学一句,做一句,叫"习"。

大家看"智"的繁体字,上面是个羽,下面是个白。小鸟学飞,首先得要拍拍翅膀,翅膀一张开,肚子就露出了白白的毛。学东西一定要实践才行。在哪里实践?在我们的生活、工作、处事待人接物之中。人有这样的学习态度,每学一句,就会思考:我在工作当中应该怎么用,我在生活、在处事的时候,应该怎么落实。他不会学是学,生活是生活,工作是工作,愈学愈执着,不会活用。

比方说,"居有常,业无变"。这一句话,在家庭中怎么落实?在工作中怎么落实?在处事待人接物当中,怎么落实?其实,人假如没有"常",生活没有规律,乱七八糟的,他的心是定不下来的。心都定不下来,家业跟事业能好吗?不可能。一个人很有规律,心定下来了,他才有智慧,他才能从容去处理家庭、事业上的问题。

一个人要想健康,要不要"常"?现在有很多健身的方法,有些人可

能懂两到三种,太极拳、八段锦,还有懂十几种的,可是身体还是不好。 为什么? 无"常"啊!健身也好,学问也好,要真得利益,一定要有恒心。包括父母给孩子做好榜样,做没两下,原形毕露,没有"常",教不了。甚至于"置冠服,有定位",这也是"常"。没有这些"常",没有这些规矩,人随时随地都是慌张的,心是乱的,成不了气候。

我们晚上十点睡觉,早上四五点起床,"常"啊,孩子就养成好习惯了。这些好的生活习惯,不知道帮孩子省了多少医药费。生活没有"常"、没有规矩,吃再多营养品都没用。现在营养品可多了,但生活不正常,肠胃都不吸收,那叫浪费国家粮食。多运动,经络通畅,气血就好,吸收也会好。

所以学问重在力行,能力行一条,就得一条的利益。纵使读了一百本经典,都没有落实,毫无利益,而且还有害处,"长浮华,成何人"。有一个比喻,"真龙得一滴水,可以遍洒宇宙。"真龙是什么?德啊。一个人听到孔子讲,"夫子之道,忠恕而已矣",从此以后,对自己忠,对别人忠,对一切人宽恕,体恤,如其心,设身处地,请问大家,这一句教诲对他的人生会有多大的利益?不只他的德行会一直上去,他身边的人都会被他感动。这叫"得一滴水"。这一句经句化成他的存心了,从此以后,都是忠恕待人,"遍洒宇宙"。用泥做的龙,终日泡水中,请问会怎么样?那就化掉了。它没有办法给世间降甘露,因为泥龙自身都难保。它被自己的习气都困住了,怎么去帮助别人?

再来,学习还有一个关键点,就是这个"时"字。我们实践了,请问能保持多久?学了,可是进进退退,还是很难提升自己的境界。所以《中庸》开头第一段就说道,"道也者,不可须臾离也。"我们的起心动念能够时时依教奉行,照圣贤的教诲去做,那不只能保持学问,还能提升学问。但是,假如不能够时时保持,"学如逆水行舟,不进则退。"我们学习的力量,能不能抵得过后退的力量?一个人在学,不代表在进步,只可能是退步得不严重。要想进步,得要加紧用功,要下决心。

我们思考一个问题,我们一天起多少个念头?比方说一天十万个念头,好的念头占多少?有没有一半?假如没有,我们虽然在跑步,还是在往后退,只是退得比较慢而已。以前退得快,现在退得慢。要时时保持正的念头超过不好的念头,慢慢到几乎没有不好的念头了,那学问快成就了。时时观照自己的心念,"不怕念起,只怕觉迟"。正念现前,邪念自然就污染不上。所以,"圣狂之分"就在这一念之间。

古圣先贤讲了一句话,"三日不读书,面目可憎。"学贵自知,我们有自知之明,才好学,不自欺。我们现在多久不读书面目可憎?书一放下,就面目可憎了。所以清楚我们自己的状况,那绝对要精进不懈怠。不要浪费时间,不要胡思乱想,一有空,马上经典拿出来读诵,愈读愈熟,烙在脑海里、心里,一遇到情况,马上可以提起正念。时时能提得起来,才能演得出来、做得出来,"为人演说"。

工作是不是学习?不能说读经才是学习,工作不是学习,那又变成执着了。打开经典才叫学习,跟人家讲话浪费时间,那你愈学愈孤僻,愈学愈清高,愈学愈傲慢。遇到人,遇到事情,就是在勘验我们学得怎么样,学的东西能不能用在处事待人接物当中。所以工作也是用功。生活,跟亲朋好友相处,统统是在用功,功夫才不会断。不然我们学习执着了,觉得一定要听经、读经才是学习,跟人家讲话,人在魂不在,那我们的真诚在哪里?当下很真诚地跟他谈,感觉到他的需要,赶紧把《论语》、《弟子规》介绍给他。多把经典介绍给人,得聪明智慧。愈学执着愈多,智慧开不了。所以这个"时"就是时时保持正念,时时保持在学习的状态。假如睡觉的时候也在读经,恭喜你,你的状态不错,这是学问得力的表现。

《中庸》里面很强调一个态度:慎独。"君子戒慎乎其所不睹,恐惧乎其所不闻。莫见乎隐,莫显乎微,故君子慎其独也。"为什么一个人在独处的时候,很容易看到自己的问题?因为都没有人看到嘛,就开始松懈了,习性全出来了。所以慎独才是真功夫。都没有人看到我们,我们还是完全依照经典做。假如有人在的时候是一个样子,没人在是另外一个样

子,那就愈学愈虚伪了,就变伪君子了。所以学习也有误区,学到最后,都学个样子给人家看,那就不妥当了。

所以《论语》讲"在邦必闻,在家必闻。"学生问孔子,读书人怎么样可以称得上是"达"呢?结果孔子反问学生,你觉得什么叫"达"?学生回答说,在这个国度当中,人家都知道他;在家乡,人家都知道他。孔子说,这不叫"达",这叫有名气,叫"闻"。学生接着问,那什么才叫"达"?夫子说:"质直而好义,察言而观色,虑以下人。""质直",就是本质非常地正直、诚恳,而且处世时时都是道义的存心,"质直而好义"。"义",五伦十义,他一定会尽他的本分,有情义、有恩义、有道义。"察言而观色",通达人情,才懂得怎么去安慰人、引导人。假如不通达人情,哪怕他懂很多,都跟人家格格不入。"虑以下人",非常地谦虚恭敬。

接着夫子讲道,"色取仁而行违","色"就是外表,很刻意地表现出自己是仁慈之人,其实私底下的行为是跟仁慈相违背的。比方说,今天一个人在做公益事业,在做弘扬传统文化的事业,一接到电话,非常客气,对人非常亲切,有问必答,有什么需要,他尽心尽力去帮忙;电话一放下,跟同仁吵架。你说他在道中吗?演给别人看的都很好,关起门来,不能看。

恕道是夫子处世重要的指导啊。我们想一想,一个人跟朋友亲得不得了,兄弟姐妹他理都不理,你说兄弟姐妹受不受得了?人同此心,心同此理嘛。一个家庭是这样,推而广之,在一个单位里面,你对外面的人那么好,对里面的人这么不好,谁受得了?可是麻烦在哪里?他还不承认,"我挺好的,你看我多热心。"我们学得怎么样,不要问外人,不准;问谁?当局者迷,旁观者清,问最近的人。有结婚的,问另一半最准。学了之后,人家有没有愈来愈欢喜?愈学人家愈不认同,那就有问题了。时时保持,所以我们在一切时,对一切人,都要是一样的态度。《大学》讲,"诚于中,形于外。"

这节课就先讲到这里,谢谢大家!

代代出圣贤的教育智慧





## 第五讲



我们接着来学习《论语》里面的论学习的经句。大家有没有注意这几 天的新闻?很多地方气温都超过四十度,天气异常。我们读经的都很清 楚,人心才是天灾的根源所在,人心转了,天灾就能够化小、化无。而 人心的转变要靠教化,教化得靠圣贤的教诲。

哪一个地方最能把中华文化弘传到全世界呢?大家有这样的基础,有文化的熏陶,又有语言的便利,有了还不做叫什么?叫见死不救。对于世界的安危,当下我们就可以尽一分力。从哪里做起?"时习之",时时保持善念、正念,对世界是大贡献。江本胜博士的水实验也证明了,人有善念,水结晶就非常漂亮;有恶念,水结晶就很丑陋。

不只用水做实验,还有用麦子的。种子还没种下去,给它一些善的言语、意念,结果种出来的麦子比其他长25%。还有一次是在战场,聚集了一堆人发出和平的念头,结果没多久,两军就停战,签和平协议了。所以一个人的善念都有很大的力量,更何况是一群人,一国的人?一国的人都是善心、善念、善行,全世界的人都要效法学习了。

"人饥己饥,人溺己溺。"有机缘了,赶紧把古圣先贤的教诲介绍给他人,弘传开来。而这个介绍最好的就是自己做好榜样,言行一致,行为时时保持跟经典相应,人家一看就生欢喜,如沐春风。人前一个样,人后一个样,人家就不能认同了。坦白讲,真正的明眼人,一看就知道我们是装的,为什么?眼睛不真诚。孟子讲,"听其言也,观其眸子,人焉廋(sōu)哉",藏不了的。你是应付的,还是"诚于中,形于外",看得出来。

"慎独"再延伸,我们是用真诚的心在学,还是应付的心?比方说领导在或不在都一样,这就是真的了。我们对领导恭敬,对下属也要恭敬。对领导好得不得了,对下属凶得不得了,这叫什么?对上叫谄媚,对下叫虐待,那怎么修道啊?你对领导恭敬,那都是假的。我曾经跟一个人谈

话,他对我挺客气的。讲完了,他一回头,刚好他一个下属过来了,他劈 里啪啦就骂他一顿,把我给吓坏了。像变脸一样,快到那种程度。我人还 站在那里,你看他功夫高不高?发起脾气来,如人无人之境。然后更夸张 的是什么?骂完以后回来又是一张笑脸,"蔡老师,我们接着说。"

圣贤人不是这样教我们的,《礼记·曲礼》曰:"毋不敬。""毋不敬"用意很深,不只对一切人恭敬,对一切事、物都要恭敬。为什么?你对人恭敬,对事、物不恭敬,那学问就没了,道德就没了。有学问的人,应该是处处都保持这颗恭敬心才对。"学问之道无他,求其放心而已矣。""道也者,不可须臾离也,可离,非道也。"恭敬心有时候用一下,有时候藏起来,那就不是在修道了,一切皆恭敬才对。所以,上班下班都是一个样,台上台下一个样。假如台上台下不是一个样,不要说弘扬传统文化了,那是给古圣先贤脸上抹黑,不只无功,过很大了。所以我们弘扬传统文化的人,要"战战兢兢,如临深渊,如履薄冰"。

所以,"学而时习之,不亦说乎",这个"学",就是信、解。"时习", 实践了,时时保持了,这就是行。力行以后,境界提升了,这就是证。然 后契人哪个境界? "说乎",充满喜悦。这种味道就连睡觉都会笑醒,为 什么?丢掉烦恼牵挂了,常生欢喜心。

我打一个比喻大家就知道了。刚出生的孩子,动不动就露出微笑。一两岁的孩子平均一天笑一百七十次,成年人平均一天笑七次。你看孩子没有欲望,没有习气,他很容易就微笑了,看到妈妈那种笑容真是灿烂,知足,无欲。

我们习染太多了,放下愈多,身心就愈愉快。所以这个"说",得要自己亲身去感受,去体会,"如人饮水,冷暖自知"。孔子讲:"发愤忘食,乐以忘忧,不知老之将至云尔!"孔子读书,都忘了自己多少岁了。有乐趣了,手不释卷,欢喜。像我们以前念中学的时候读《论语》,"一箪食,一瓢饮,在陋巷,人不堪其忧,回也不改其乐。"我念的时候心里面都说,真的吗?那个时候感觉不到,因为那个时候的状态是在追求,人生的目标

是享乐,根本不可能体会到深入经典的乐趣。

现在我们常常读经典,常常听师长讲经,很多道理一明白,习气一放下,心上那块石头就好像"咚"掉下来了,舒不舒服?道理搞明白,理得心安。比方我们念《弟子规》,这也是孔子的教诲,"见人善,即思齐,纵去远,以渐跻",一个人每天效法别人,非常积极地进取,很有朝气,"见人恶,即内省,有则改,无加警",善人、恶人都是我们的好老师,我们每天都从接触的人、事、物当中提升自己的境界,所以常常都很欢喜。

"学而时习之",是成就了自己的道德学问。接下来,"有朋自远方来,不亦乐乎?"自己真的有学问,就可以跟人家切磋,可以利益他人,可以觉悟他人。真正有修养的人,慈悲、仁爱,别人能得利,他比别人更高兴;别人能闻圣贤教诲,他比别人更高兴。所以能跟人切磋,能跟人介绍经典,他快乐、高兴。那就是仁爱之心了。

那我们要来勘验一下。我们学习中华传统文化可能有几年了,一开始接受圣贤教诲的时候,别人假如有兴趣,哪怕已经十一二点,我们都以最快的速度,高高兴兴地把经典送给他。他能得利益,太好了,他的孩子能教得好,我们比他更高兴。可是过了三年五年了,我们这一份热情还有没有保持? "你那里有没有《弟子规》?""有啊,以后拿给你。"这种人家高兴,我们比他更高兴的心态退了,那就愈学愈油条,愈学愈麻木哦。

所以有一句话叫"发心容易,恒心难",一开始接触的时候非常勇猛, 巴不得每个人都好,学着学着没有依教奉行,烦恼伏不住了,烦恼做主, 就只想自己不想别人了。所以真正心胸宽阔了,要掌握每一个机会给人家 介绍经典,让他开智慧,利益他的家庭、后代。

所以修道修这一颗心,看真诚心有没有提升,利人的心有没有提升, 谦卑的心、恭敬的心有没有提升。提升了,我们才有进步。假如不耐烦 了,有情绪了,哪怕我们学十年二十年,实质上还是退步了。所以一个人 修学,首先一定要打破第一关——不自欺。到底我是在进步,还是在退 步,不能欺骗自己,时时守好这一颗心,"时习之"。而且修身以慈悲、仁 爱为本,不断扩宽自己的心量,"赶紧去掉习气,让我的学生早一点得利,让我的孩子早一点得利",那就有动力去对治自己的习气。

下一句,"人不知而不愠,不亦君子乎?"我们刚刚提到,求学问是成就自己,不是装样子给人家看。所以我们今天有道德学问,人家不能理解,我们也不贪求,也不难过。会难过,就是虚荣心作祟了,患得患失的心作祟了,那怎么会有道德学问呢?所以你有学问,一心一意为人家好,人家还误解你,你都不放在心上,不难过,这是功夫,君子风范。

事实上, 君子是安住在当下的。《中庸》讲:"素富贵, 行乎富贵; 素贫贱, 行乎贫贱; 素夷狄, 行乎夷狄; 素患难, 行乎患难。"他随时都保持平和仁慈的状态, 绝对不会去挑。这个人我不顺眼, 这件事我不喜欢, 怨天尤人, 都不是君子。所以素媳妇, 行乎媳妇; 素员工, 行乎员工; 素丈母娘, 行乎丈母娘。扮演每一个角色都尽心尽力, 不逃避, 不退缩, 不抱怨, 这才能"人不知而不愠"。

我们很容易把责任推给他人,推给境界。"哎呀,你看我这么有智慧,这么有能力,就是某个人嫉妒我,让我没办法发挥。"有没有道理? "都谁障碍我,才让我没发挥。""都是这个领导没眼光,没有重用我。"听起来好像很有道理,事实上没道理。为什么?任何人都不可能障碍我们。该是你的福报,谁能抢得走?福田心耕,一个人有福气,是修来的,别人哪能障碍得了。

有一个真实的故事。印度有一个国王跟他女儿讲:"女儿,你今天这么富贵,你知不知道原因是什么?"女儿读了些经典,就跟父亲讲:"父亲,感谢您的照顾,而人的福报也跟他的修行有关,心胸好、善良,能修到很多福。"父亲听了不怎么高兴,心想:"好,那你修修看吧,你别当公主了!我找个乞丐,让你嫁给他,看你还有没有福!"国王真的到大街上找个乞丐,让女儿嫁给了他。女儿心里很平静,就跟着这个乞丐走了。这个乞丐家以前是望族,后来沦落了。乞丐带着这个公主去以前家族的旧址,但都已经是一片废墟了。突然那面残破的墙倒下来,墙里面藏了一些

黄金、珠宝,结果他们就富贵了。

所以告诉大家,福报是修来的,谁也抢不走。今天你有福了,不管你做哪一个行业,你都有钱,这是明理。不明理了,"哎呀,我以后会不会有钱?我儿子以后会不会有钱?"每天烦恼不断。"有一少一,思欲齐等。适小具有,又忧非常。"有一点了,又想要更多。不知足,绝对没有平静的日子过。再来,智慧,谁能把我们的智慧拿走?甚至于遇到愈困难的境界,愈恶劣的人,他愈懂得历事炼心,他的学问成就愈高。"难行能行,难忍能忍",他更早成圣人,谁障碍得了?

我们看大舜,他的家庭,谁能比他更恶劣? 他真诚面对,德行成就了,福报现前了,从平民变成天子。不只变成天子,后代子孙现在都还很兴旺,还在跟我们一起学习中华传统文化。你没有福报经典遇不上,遇到经典,思想改了,自己的命跟后代的命都转了,"经书不可不读"就是这个道理。

所以,我们绝不能怨天尤人。你看孔子,一辈子没有一个国家用他,请问,这有没有影响孔子利益世世代代的子孙?没有。没有官做,孔子认真教学,后代都得利了。所以安住当下,提升自己,尽心尽力,能够利益他人、利益后代,任何人挡不了。往往我们很想去做一件事,为什么不能做成?那是在提醒我们,我们的学问、德行、能力还不够,这个时候我们要沉下来好好提升,指责这个人指责那个人,更提升不了。

"天将降大任于斯人也",都没"苦其心志,劳其筋骨,饿其体肤",习性都没有去掉,然后就上岗了,然后就去发脾气了,那叫添乱,"成事不足,败事有余"。都没有通过考试,怎么去服务大众?所以《论语》强调,"不患无位,患所以立",不怕没有位置服务他人,就怕自己真有这个机会了,没有德行、能力去做好。"居易以俟命",当下提升自己的道德跟能力,等待天命的安排。所以真明白这些道理,就没有抱怨,没有恐惧,没有牵挂。我们接着看第二句:

子曰:弟子入则孝,出则悌,谨而信,泛爱众,而亲仁,行有余力,则以学文。(《论语·学而》)

这一句讲出了学习的根本在孝悌,"孝悌也者,其为仁之本与。""尧舜之道,孝悌而已矣。"

"子曰:弟子则入孝",这里提到"弟子",范围就很广了,所有学习古圣先贤教诲的都是弟子。在家里,我们是父母的弟子;在学校,我们是老师的弟子;在团体、企业里面,我们移孝作忠,"君子之事亲孝,故忠可移于君",在古代皇帝叫君父。今天我们在一个单位,对领导不能尽忠,铁定孝道有亏。真的,我们处事待人接物,只要出现对立、摩擦、冲突,保证我们孝道有亏,孝悌没做好。一个人真正孝顺父母、友爱兄弟,他的心是平和的,有太和之气。今天某种情境下跟他人闹情绪了,是不是在家里同样情境也会跟家人闹情绪?求学问跟治病一样,我们得把病根找到才好对症下药。

假如把"弟子"当孩子看,我们就要很注意了。《易经》讲,"蒙以养正,圣功也。"所以当老师,幼儿园老师的功德最大,因为他教的那个时期最关键。大学老师也不错,但时节点就没有幼儿园这么好了。我们要从对社会长远的影响去看。少成若天性,习惯成自然。三岁看八十,七岁看终身,孩子的教育非常重要。

"孝悌"打下了德行的基础。事实上人这一生,与他人的相处,都是从家庭的伦常"孝悌",自然扩散到整个社会的。在家是父母、兄弟姐妹;到学校,师长、师兄、师弟、师姐、师妹,还是伦理;毕业了,到各行各业去,比方说做医生,拜师学艺,也是师长。各个行业真正要学到本事,得手把手教。请问大家,哪一个成功的企业家是看书看出来的?往往都是他在事业当中遇到某一个让他佩服的人,然后跟着他学习,得到太多的启发。内行看门道,得要有这些过来人点出来,我们就开窍了。

我很幸运在我还没有到小学去教书以前,得到了老师的指点。我一个

同学交了个女朋友,我们在一起聊天,她讲着讲着就很自然地说,我们老师说做人要怎么怎么样。她假如是小学二年级,我觉得很正常。一个二十几岁的人,都要当老师的人,口口声声都是"我们老师说",我就很好奇,"请问您指的是您什么时候的老师?"她说小学。我很惊讶,一个小学老师对他的学生影响这么大!我就想,能遇到这样的老师,向他学习多好!我就一下子脱口而出:"那我可不可以见见你们老师?"她也很欢喜:"好,我问一下我们老师。"

当天晚上,我就觉得有点太冒昧了。人家老师是长辈,教书教三十几年,也一定很忙,我这么要求会不会给人家添麻烦?我就打了个电话,"等你们老师方便再说吧,不用这么急。"我话还没说完,她说:"我跟我们老师讲了,已经约好哪天跟你见面。"结果多巧,她老师跟我家离五百公尺。

所以,人生的缘分不是外在决定的,是自己的心。假如我没有生起教育的使命感,可能这一位陈老师一辈子都遇不上。所以人与人,距离不在外面,在哪?心。心相契了,天涯也咫尺;心不相契,咫尺也天涯。所以真的心不相契,住在隔壁都不认识;真正心相契了,千里都来相会。所以有人说,"哎呀,我这一生都没遇到贵人。"反求诸己啊。我们现在的心念、对人生价值的追求,值不值得这些贵人、有德的人来相助?

我才起个念头,都还没真正去做,你看老天爷多慈悲,你有善心,赶紧就给你鼓励、支持,让这样的好老师来带我们。所以我印象很深,第一次见面,陈老师第一句话是:"这三十几年来,我的学生教我很多东西。"教学相长!接着她又说:"孩子犯错,就是我们教他最好的时候。"这些观念,一个人教书之前就建立了,他去带班,一看到孩子犯错,他会怎么样?"哎哟,机会来了,教他的机会来了。"他会欢喜平静地去面对这些情况。假如没有这种心理建设,一看到学生犯错,"又来给我找麻烦了。"一个老师用这样的心态去处理学生的状况,一定是气急败坏的,就跟这些孩子都结怨了。先人为主很重要。

这位陈老师,后来我还介绍很多同学去跟她学习。跟她学习的时候,从第一节课看到最后一节课,这才是真功夫。一个老师准备两个月,你看他四十分钟,看完,学到什么?学要学真实的东西,平常是怎么样啊。我们假如都去看那个准备两个月,一大堆道具才演出来的课,我们会愈看愈受挫折。为什么?"要教成这样,我簿子都改不完。"从第一节看到最后一节,最后所有人统统围过来,今天哪一句话、哪个情境有感悟,或者有问题马上问,交流。假如能跟这样的老师学习,会有很多感悟。

所以真的,其实人真想学,真有使命,很多好的缘都会渐渐出来。为什么?这些有经验、有道德的人,是以民族、世界、天下为重,不会吝啬的。我们这颗心真发出来,这些缘慢慢就接上了。

接着,"谨而信"。在经典当中有提到"庸言之信,庸行之谨",意思是日常言论要讲究诚信,日常行为要讲究谨慎。古人求学问都是在平常的一言一行当中下功夫,不是说见到很有权力的人才表现得很好。"谨",强调的是行为;"信",强调的是言语。言语行为都懂得谨慎,那道德容易提升,跟人相处和谐,进而把事办好,利益团体社会。一个人不讲信用,言语都不谨慎,那就不能在人群中立足,会给人家添麻烦。所以我们一定要让孩子把谨、信的态度扎根,"自古皆有死,民无信不立。"至于怎么落实,《弟子规》从生活的细节来提醒、勉励我们,甚至约束我们,让我们能循规蹈矩。

"泛爱众"。人是群居动物,所以对家人、对团体要懂得去爱护,要有平等的心、包容的心,心量要大。心量不大,到哪都跟人家不愉快。"必有容,德乃大;必有忍,事乃济",有容乃大,而且人要忍得住脾气、习性,才能把事情做好,不然就添乱子了。现在团体里面做事,困难不在外面,里面的人冲突、内耗,每天要安慰这个人安慰那个人,最累了。家人、同仁,团结在一起,不闹情绪,见和同解,三五个人力量都大得不得了。"二人同心,其利断金。"

"泛爱众"也是推己及人,"老吾老以及人之老,幼吾幼以及人之幼"。

我们在马来西亚推展《弟子规》,也让很多马来西亚的同胞来一起学习,这也是我们华人的风范,希望这些教诲能利益到不同的种族、宗教。我曾经接触了马来西亚的一位校长,他说,"我们《古兰经》强调孝道,而这个《弟子规》,中华文化经典,讲孝讲得很仔细,很系统,所以我们应该学。"中华文化能协助提升其他民族的文化,这是我们传统文化的可贵,中华文化博大精深。

大家看,佛教起源于印度,传到东土,传到神州大地,不只我们学得好,还把它发扬光大,比在印度的时候还殊胜。所以我们愈增广见闻,愈能体会到文化的价值。

"而亲仁"。常常能亲近仁德之人来勉励自己、提升自己。我们常常跟大家共勉,"德比于上则知耻",常常"神交古人",以孔孟圣贤为榜样;当前哪一些人我们特别佩服,常常效法,跟他切磋。这种"亲仁"的心达到至诚,就感通了。所以孟子跟孔子学习,孔子已经不在了,但经典在,看到经典就像看到孔老夫子一样,所以,孟子学得最好,"亚圣"。所以我们学不好,没有任何借口,是吧?孟子都演出来了,我们要有羞耻心,人家做得到,我们也做得到。

"行有余力,则以学文"。"行",是强调前面五桩事情的重要性,而五桩事情其实不离德行。所以这里彰显的是"德者,本也",才能、才艺是为德所用。"余力",好好落实这五桩事情,之后还有时间,再"学文"。这是彰显什么?先后次第,孰轻孰重,最基础最重要的,一定是先落实德行。而且这个"文"是指千古文章,"文以贯道"。

所以这一句其实就是提醒我们在学习的过程当中,要求学问的根本,"本立而道生"。很多的人研究传统文化研究了一辈子,连太太都常跟他闹情绪,都不服他,那可能就没有在"本"上下功夫。真下功夫了,正己一定可以化人,一定可以像经典当中说的,"身修而后家齐,家齐而后国治","而后"就是自然发展的轨迹。人能真正从"本"下手,根本掌握好了,施肥灌溉了,自然就可以茁壮,这一生的价值也会随之不断地提升、

扩展。

接下来我们看下一句:

子夏曰: 贤贤易色,事父母能竭其力,事君能致其身,与朋友交言而有信,虽曰未学,吾必谓之学矣。(《论语·学而》)

这一段其实也彰显了德行是本,也点出了学习的重要内容就是伦理道德。这一段话提到了五伦的四伦,我们来看一下。"贤贤易色",第一个"贤"是动词,"贤贤",就是崇敬追慕圣贤的学问,常常跟他学习。"易色",就是崇尚道德的那一份心胜过好色。说实在的,一个人真的"贤贤"了,他对于欲望的追求自然就淡了。一个人很重视精神层面的提升,物质需要、欲望不用刻意,慢慢就淡下来了。为什么?因为一个人尝到"不亦说乎"的时候,他就觉得世间那些欲望没味道,不能比。而且世间的欲望有副作用,尝完之后,乐没了,苦就来了。吃完了还想吃,下礼拜才能吃,常常流口水,那到底苦的时间多还是乐的时间多?所以这些看明白了,知道提升自己灵性的那种快乐不是世间的享受能比的。

所以孔子曾经感叹:"已矣乎! 吾未见好德如好色者也。"人重色,就轻德。没有德,夫妻相处不好,家庭怎么延续呢? 娶一个好太太旺三代,娶一个不好的太太呢?一败涂地。所以以前为什么对婚姻这么重视?门当户对,最重要的是看德,看对方的价值观。

一个人假如不好色,重德,他的福报就要来了。我们跟一些年轻人强调德重要,讲了两个小时,他们听完了说:"嗯,德很重要,不过漂亮也很重要。"所以,转变不容易。不过说实在的,无德而有色,看不了多久,就开始破口大骂了,两个人就受不了了。我听说现在有早上结婚,下午就要离婚的,大家去了解看看,这样的夫妻铁定都长得不错。好看撑多久?所以人要愈看愈舒服。真的,人有德,是愈看愈漂亮愈庄严。有老人家六七十岁,穿着很端庄的衣服,我们一看,心里非常舒服。

为什么把"贤贤易色"摆在前面?这代表夫妇重德,家道就可以立起来了。《中庸》里面讲道:"君子之道,造端乎夫妇。"君子就是学伦常大道啊。而五伦中,有夫妇而后有父子,而后有兄弟,而后有君臣(从父子关系延伸出去是君臣关系),而后有朋友(从兄弟关系延伸出去是朋友关系)。

"贤贤易色"是提醒我们男士重德,不过在现在这个时代,也是提醒我们女士。我从机场出来,有时候会碰到一群女孩子尖叫:"啊!啊!"一看,某个歌星来了,她们觉得长得很帅。我前一阵子听到一个新闻,非常震惊。有女士专门喜欢交外国人,长得很高大,开着高级车。结果后来发现是骗子,她们的钱被骗了,甚至有一个大着肚子,还不知道她被骗了。你看,重色,毁了自己一生。所以这个年头,男女都要戒色,色字头上一把刀。

接着,夫妻要落实孝道,"事父母能竭其力",孝顺为齐家之本。"事君能致其身"。人生以服务为目的,我们在单位里面要很好地辅助领导、主管,让我们的团队发挥对社会的作用。如果是公务员,还要对人民尽力尽忠,这是公务员的本分。我们领的是公家的俸禄,要对得起所有的纳税人,当好国家跟老百姓的桥梁,让他们觉得,哎呀,国家有希望了!人民跟我们一接触,啊,国家没救了!你看糟糕不糟糕!

"与朋友交言而有信"。"信"不只是信用,还包括信实,从我们的言行当中,人家觉得我们很实在,觉得我们很可以信任,跟我们相处不恐惧、不担忧。假如我们言而无信,人家跟我们讲一句话还要担心半天,"哎哟,他嘴巴挺大的,会不会又出去到处宣传?"交朋友要守住朋友的道义,"不言家丑",不可以言朋友家的丑事。朋友把一些秘密告诉我们,是信任我们,我们绝对不能把这个事情又让其他的人知道,那就有愧于朋友对我们这么高度的信任。

"虽曰未学,吾必谓之学矣",虽然他说他没有学习过,我们也觉得他一定有学,因为"人不学,不知道","人不学,不知义"。今天你说一个

博士没有学问,他同不同意?他找你理论,"我读书读了二十年,你说我没有学问?"真有学问的,都说"我没怎么读书,我没有文化",这样的人真懂伦理;学历很高,走路的时候头都是仰得高高的,他真不懂。伦常大道的学习,有赖于家道的承传、家族的影响。我们的爷爷奶奶那一辈不识字,这些道理比我们清楚太多了,都做给我们看。你说是他们有学问还是我们有学问?这个"未学"事实上就是父母长辈的身教,让他学会了。

下一句讲道:

子曰: 君子不重则不威, 学则不固, 主忠信, 无友不如己者, 过则勿惮改。(《论语・学而》)

"子曰:君子不重则不威,学则不固","不重",就是不庄重、随便。一个人要稳重、有定力,他才有智慧。所以我们要先让孩子学稳重。现在的社会太浮躁了,孩子都是慌慌张张的,走起路来没个样子,在飞机场开玩笑,在那里翻跟斗、打闹。不注重威仪,不可能成为栋梁之材。一个人不稳重,轻浮,习气都伏不住,"格物"就不可能,人家也不可能信任他。

现在有个说法叫"要跟人家打成一片",还有当老师的跟学生勾肩搭背。所以现在很多所谓新的潮流、思想,大家要冷静,把不变的做人的原理原则掌握了,才懂得在这个社会当中怎么样去活学活用。假如连根本都不知道,人家怎么说就怎么做,学得乱七八糟。所以一个人要创新,首先要把不变的做人做事的原理原则承传了,这样才能利人利己!假如创新违背了"仁义礼智信",那叫祸国殃民。比方说"仁",仁慈的人会不会去设计杀人游戏?所以现在人普遍忽略了"德"跟"根"在哪里,都在强调启发孩子的创造力。大家注意去看,这样培育的孩子是不是浮躁得不得了,稳都稳不下来?一个人假如真正有孝心跟爱心,他随时都有创造力。当妈妈生病了,他一个人张罗东张罗西,很多事情根本没教过他,他都做出来了。他的创造力从哪里来?就是从这个本善的心流露出来的。

大家看,林则徐先生是几百年前的人,他做的坎儿井,现在还利益多少新疆人!创造出来的东西能利益几百年、几千年,都是从爱心出来的。大家去福建看,蔡襄先生建了一座桥,到现在最起码都八百年了,桥还在!你看那个设计多用心。一个人能建造这样的桥,他在设计的时候会没想到后人吗?现在那个路、桥啊,三年就要维修了,甚至于三个月以后就出状况了。所以,有价值的东西一定是从爱心、德行来的。

"重",重言语,重行为,重自己的容貌、威仪,重自己的爱好,言、行、貌、好。"重言",他讲话就不会口无择言,讲话都符合礼法。"重行",他一切行为都非常慎重。"重貌",他不会随便乱笑,打起哈欠来,不会河马张口,他会把口捂住。"重好",这个人的嗜好是学习中华传统文化,跟嗜好赌博,那就差很多了。"好重则有欢",人家觉得你这个人很值得学习,很值得跟你交朋友。

所以这一句话"君子不重则不威,学则不固",就是指一个人学习, 首先要把浮躁、轻浮的毛病去掉,要稳重,不急躁。那怎么样治这个病? "主忠信"。时时对人尽忠、对事尽忠,言而有信。人有这种忠信的存心, 做事非常谨慎、战战兢兢,就可以对治这个毛病。用忠信来对治习气,又 能够提升自己,交良师益友,"无友不如己者"。更重要的还有"过则勿惮 改"。去掉过失,去掉习性,就能成就自己的道德。

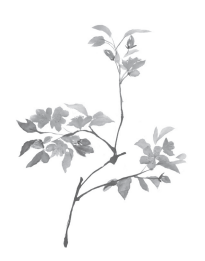
"重"还有一层意思,是看重自己,"我这一生要成圣成贤",威仪就 出来了,"勿自暴,勿自弃,圣与贤,可驯致",就时时能提得起来。

好,这一节课就跟大家交流到这里,谢谢大家!

©**)** 070

代代出圣贤的教育智





# 第六讲



## 诸位学长,大家好!

今天我们一起来学习《礼记·学记》。我曾经从事小学教育,是一个教育工作者。当然,不只是从事教育工作的人应该学习这一篇文章,一个家庭,父母就是孩子第一任老师,所以为人父母者,都应该学习如何教育孩子,不然往往是孩子生了以后,手忙脚乱。《中庸》讲,"凡事豫则立,不预则废",做任何事情,扮演任何角色,尽什么本分,都应该做好准备。所以,这一篇文章很值得为人师者、为人父母者好好地来学习、深入。

这个时代,知识爆炸,理论学说非常多,到底什么才是正确的?假如理论不正确,我们拿来教我们的孩子,教我们的学生,那他们就变成试验品了。试验对了还好,试验错了,孩子的思想观念偏颇,误导一生。所以教育得慎重,因为人生没有重来一次的机会。

谈到教育,中华民族有五千年教育的智慧、经验、方法,代代都出圣贤。但是近代,我们失去了民族自信心,觉得外国的月亮比较圆,把五千年的智慧忽略了,甚至舍弃了,学了很多西方的教育理论。我们不是说西方的不好,西方的教育理论也有好的地方。但是,这些理论有的只有几十年,没有经过时间、空间的考验,还不能证明这些理论是否正确。

我们想一想,摆在全世界各个国家、民族面前最严重的问题之一,就是青少年的道德问题。假如这些理论都是正确的,怎么会呈现这么严重的问题呢?而且这个问题愈来愈严重。我那个时候在小学教书,感觉不是一代不如一代了,是一届不如一届,一年不如一年,真的不忍心看着这个情况继续下去。后来我很幸运,接触了师长的教诲、老祖宗经典的教育,才知道教育很重要的,应该从德行扎根,重视伦理、道德、因果教育。教育得要抓到根本。

《礼记・学记》是很精辟的教育哲学、讲得非常完整。西方很多正确

的理论,其实老祖宗几千年前就讲了,可是我们的祖先没有说,"这是我发明的,这是我的理论。"老祖宗知道,真理,是古圣先贤承传下来的,不是哪一个人发明的。确确实实,世间好话、真理,圣贤人都说尽了。所以人假如懂得这个道理,有这个虚心,他的工作,他的人生,就可以站在五千年的智慧上去经营了。

我们教育工作者,假如没有这些宝贵的智慧跟经验,面对学生都没有正确的思想观念,那学生就变成我们的试验品了。所以一个教育工作者,假如有使命感,会希望自己的智慧、思想观念能够不断提升,早一点提升。因为我们早一点有智慧了,学生就早一点得到正确的引导,得到大利益。所以一个教学者,他的学习、提升,是不用人催促的,因为他有使命,有爱心,那是他的动力。孔老夫子是至圣先师,是教学者最好的楷模、表率,夫子是"学而不厌",他才有智慧,有智慧了才能利益人,"诲人不倦",他有大慈大悲。

所以,我们重新来深入老祖宗的智慧,重拾民族的自信心。这篇文章深入之后,很多家庭、社会种种的问题,都能得到很好的解决。

发虑宪,求善良,足以谀(xiǎo)闻,不足以动众。就贤体远, 足以动众,未足以化民。君子如欲化民成俗,其必由学乎!

玉不琢,不成器。人不学,不知道。是故古之王者,建国君民, 教学为先。《兑命》曰:"念终始典于学。"其此之谓乎!

虽有嘉肴,弗食,不知其旨也;虽有至道,弗学,不知其善也。 是故学然后知不足,教然后知困。知不足,然后能自反也;知困,然 后能自强也。故曰:教学相长也。《兑命》曰:"学学半。"其此之谓乎!

古之教者,家有塾,党有庠(xiáng),术(suì)有序,国有学。 比年入学,中年考校。一年视离经辨志;三年视敬业乐群;五年视博 习亲师;七年视论学取友,谓之小成;九年知类通达,强立而不反, 谓之大成。夫然后足以化民易俗,近者说服而远者怀之。此大学之道 也。《记》曰:"蛾(yǐ)子时术之。"其此之谓乎!

大学始教,皮弁(biàn)祭菜,示敬道也。《肖雅》肄三,官其始也。入学鼓箧,孙其业也。夏楚二物,收其威也。未卜禘(tì)不视学,游其志也。时观而弗语,存其心也。幼者听而弗问,学不躐(1iè)等也。此七者,教之大伦也。《记》曰:"凡学,官先事,士先志。"其此之谓乎!

大学之教也,时教必有正业,退息必有居学。不学操缦,不能安弦;不学博依,不能安诗;不学杂服,不能安礼;不兴其艺,不能乐学。故君子之于学也,藏焉修焉,息焉游焉。夫然,故安其学而亲其师,乐其友而信其道,是以虽离师辅而不反也。《兑命》曰:"敬孙务时敏,厥修乃来。"其此之谓乎!

今之教者, 呻其占毕, 多其讯(suì)言, 及于数(shuò)进而不顾其安, 使人不由其诚, 教人不尽其材, 其施之也悖, 其求之也佛。夫然, 故隐其学而疾其师, 苦其难而不知其益也。虽终其业, 其去之必速。教之不刑, 其此之由乎!

大学之法,禁于未发之谓豫,当其可之谓时,不陵节而施之谓孙 (xùn),相观而善之谓摩。此四者,教之所由兴也。

发然后禁,则扞(hàn)格而不胜;时过然后学,则勤苦而难成;杂施而不孙,则坏乱而不修;独学而无友,则孤陋而寡闻。燕朋逆其师,燕辟废其学。此六者,教之所由废也。

君子既知教之所由兴,又知教之所由废,然后可以为人师也。故 君子之教,喻也。道而弗牵,强而弗抑,开而弗达。道而弗牵则和, 强而弗抑则易,开而弗达则思。和易以思,可谓善喻矣。

学者有四失,教者必知之。人之学也,或失则多,或失则寡,或失则易,或失则止。此四者,心之莫同也。知其心,然后能救其失也。教也者,长善而救其失者也。

善歌者使人继其声,善教者使人继其志。其言也约而达,微而

臧, 罕譬而喻, 可谓继志矣。

君子知至学之难易,而知其美恶,然后能博喻;能博喻,然后能为师;能为师,然后能为长;能为长,然后能为君。故师也者,所以学为君也,是故择师不可不慎也。《记》曰:"三王四代唯其师。"此之谓乎!

凡学之道,严师为难。师严然后道尊,道尊然后民知敬学。是故君之所不臣于其臣者二:当其为尸,则弗臣也;当其为师,则弗臣也。大学之礼,虽诏于天子无北面,所以尊师也。

善学者,师逸而功倍,又从而庸之;不善学者,师勤而功半,又 从而怨之。善问者如攻坚木,先其易者,后其节目,及其久也,相说 以解。不善问者反此。善待问者如撞钟,叩之以小者则小鸣,叩之以 大者则大鸣,待其从容,然后尽其声;不善答问者反此。此皆进学之 道也。

记问之学,不足以为人师,必也其听语乎!力不能问,然后语之。语之而不知,虽舍之可也。

良治之子,必学为裘;良弓之子,必学为箕;始驾马者反之,车在马前。君子察于此三者,可以有志于学矣。

古之学者,比物丑类。鼓无当于五声,五声弗得不和。水无当于五色,五色弗得不章。学无当于五官,五官弗得不治。师无当于五服,五服弗得不亲。

君子曰:"大德不官,大道不器,大信不约,大时不齐。"察于此四者,可以有志于学矣。三王之祭川也,皆先河而后海,或源也,或 委也,此之谓务本。

我们来看第一段经文:"发虑宪,求善良,足以谀闻,不足以动众。就贤体远,足以动众,未足以化民。君子如欲化民成俗,其必由学乎!""发虑宪",一个人起心动念、言语造作,都很谨慎地思虑,不妄

动。"虑"是思虑、谋划,"宪",法度,正确的做人做事的道理。一言一行,都要符合法度,不会乱作。现在这个时代说什么"只要我喜欢,有什么不可以",那都是放纵。"求善良",做一件事情,要寻求善良的人一起来做,狐群狗党成不了事,或者求善良人的指导,请教于他。这样的做事态度,人家看了,会佩服他,会觉得这个人很慎重,思虑很清楚,很有判断力。

"足以谀(xiǎo)闻",因为人家佩服他,所以他小有名气。"闻",名声。一个读书人想要名的,那就是求虚名。孟子讲:"声闻过情,君子耻之。"一个人的名气超过了他的德行,这是君子觉得很羞耻的事情。所以有没有名气,这不是一个读书人要去追求的。

他的行为风范,人家佩服他,这也很正常。但人家佩服,不见得能利益他。大家想一想,我们从小到大佩服过多少人?可能佩服一段时间,他是他,我还是我,"不足以动众",他还不能感动大众。所以真正要利益人,不会只是让人佩服而已。

"就贤",可以礼贤下士,礼敬贤德之人,"体远",而且时时能体恤远方的人,很有爱心。这样的行为,会让人家非常感动。比方说,宋朝皇帝用范仲淹当宰相,很多人会很感动,"哇,用这么贤德的人,是我们国家的福气。"商汤用伊尹,周文王用姜太公,这都是"就贤",他们也真的能体恤远方的人,"足以动众",感动非常多的人。"未足以化民",虽能感动,但还不足以改变人民,让人民都能效法、学习,以他们为榜样。可能大家也有经验,看一些文章,非常感动,流完眼泪,过几天,感动慢慢就消失了。"未足以化民",还是很难达到教化、改变社会风气的效果。

你教化了人民,他真正知道什么是善,什么是恶,什么是道义,什么是本分,什么是使命,他的气质就变化了,他的整个人生方向、目标就明确了,他就知道人生应该怎么样经营才有价值,这样就影响他的一生了。 所以这一句讲道,"君子如欲化民成俗",要教化人民,变成良善的风俗。 什么是良善的风俗?君君臣臣、父父子子、夫夫妇妇、兄兄弟弟。"其必 由学乎",没有其他方法,一定要从教学,要从教育下手,才能够达到这样的效果:每一个人明白道理,敦伦尽分。

"君子",在一个国家,就是国家领导者。那现在整个社会,最需要的是什么?现在社会不缺钱,不缺物质,可是现在的人很苦啊,内心空虚不安,没有安全感。一个家庭孩子都不孝,怎么有安全感?一个社会犯罪率愈来愈高,怎么会有安全感?夫妻离婚率愈来愈高,人与人都很难互相信任了。所以这些现象是现在社会最急迫、最亟待改善的。所以国家领导者真爱护人民,就要好好地去思考这些情况,想想怎么样让人民脱离这些痛苦。而事实上,只要人民的思想观念正确了,自然他的行为就在道中,慢慢地这些乱象就改善了。社会要安定,最根本的是人心,人心善才能过上好日子。可是人心又要靠教育、教化,国家领导人如果能认知到这一点,整个国家政策就会把教育摆在第一位。所以有智慧的领导者,老百姓就有福气了。

现在马来西亚政府很重视教育,教育部长兼副首相慕尤丁先生讲道: "《论语》可以改善社会风气,降低犯罪率。"不简单,他能看懂孔子的智慧!一个教育部长看得懂圣人的智慧,又能推展孔孟的教诲,这个国家所带动的是不同种族互相学习彼此的智能,种族和平。五千年的历史可以作证明。所以汤恩比先生才说:"解决二十一世纪的社会问题,要靠孔孟学说跟大乘佛法。"

最近几年,中国政府非常重视伦理道德的教育,十七大里面提到, "弘扬中华传统文化,共建中华民族共有的精神家园。"十八大报告又提 到:"加强社会公德、职业道德、家庭美德、个人品德教育,弘扬中华传 统美德。"中华文化由中国带头来复兴,全球的华人都非常地振奋,这是 利益子子孙孙,还有全世界的人民。

"君子如欲化民成俗",这一句话假如用在家庭里面,"君子"就是父母、长辈,"民"就是孩子、家人,"俗"就是很好的家风,"学"就是家教。假如是一个学校,"君子"指校长。我们马来西亚华人的教育,靠代

代华人的使命感承传下来。全国的华小,几十年来都是靠华人捐助办起来的。马来西亚的华人,他们内心很自然地觉得:我的薪水,一定要拿出一部分来支持教育。有这一份心,难怪马来西亚的华人有福,为什么?这一念心是为了整个民族,心量很大,量大福大。父母、长者有这样的胸怀,那下一代也是这样地有使命感。

这几年,马来西亚华小全国校长职工会向所有华小推展《弟子规》德行教育、传统文化教育,下一代的华人都受经典教育。那是真君子啊,想到后代子孙的智慧、德行。我们相信校长职工会的这一壮举,马来西亚华人的历史,甚至于全世界华人的历史,都会记载下来。人生在世,总要做几件这个社会最需要的事情,做几件恩泽后世的事情。这样的胸怀,历代很多的读书人都是如此。我们假如没有这个胸怀,坦白讲,谈不上读书人,知识分子这个身份,在我们身上就是虚的了。

有一套书,非常精辟,叫《五种遗规》,陈宏谋先生编的。陈宏谋先生是清朝的大臣,公务非常繁忙,却还在空余的时间收集了我们文化里面最宝贵的教诲,编成《五种遗规》。这样的大官,为了恩泽后世,不知道一天才能睡几个小时。所以我们读着《五种遗规》,要念着陈宏谋先生的恩。

陈宏谋先生走过十几个省市,包括江西。一百多年后,江西去了一个父母官,然后非常感叹,他说:"这个地方经过了一百多年,还深深受到陈宏谋先生当时教化的影响。"陈宏谋先生那时候的教诲,还影响着这个地方;陈宏谋先生的德行,当地还在津津乐道,还在效法。所以一个君子有德,德风影响非常地深远。陈宏谋先生说道:"必为天下不可少之人,必作世人不能作之事。"现在这个社会最缺什么人?最缺能成为人民榜样的人,最缺能承担起"为往圣继绝学"的责任的人。现在世间人受不良风气影响,要赚钱,要求名利,每天为了争名夺利,毫不厌倦。功在千秋的事情,可能没几个人愿意做。陈宏谋先生的志向非常明确,所做的事,一定是世人不愿意做,又是这个社会最急的事情,就是教化的工作。

《书经》说,"作善降之百祥,作不善降之百殃。"《易经》告诉我们, "积善之家,必有余庆;积不善之家,必有余殃。"现在天灾人祸愈来愈频 繁,根本就在人心偏离伦理道德,感来了种种凶相。所以老子说:"知常 曰明,不知常,妄作凶。"凶相是人自己招感来的。按照现在世人造孽的 速度,假如再不改善,真的,大灾都会来。

我们以前在课本当中都学到,地球的温室效应愈来愈严重,假如再不改善,沿海地区都会被淹掉。沿海地区都是繁华的地方,这些地方被淹了,人类有非常大一部分财产就泡汤了。那个时候,我们再想想,花了几十年积累的金钱,又有什么意义?人类现在要共同面对的是化解温室效应,化解灾难,这才是深谋远虑。急着去赚钱,可能几年过后灾难来了,一切化为乌有。

从自身来讲,追名逐利,不断恶修善,可能我们造作的罪业会夺走我们的寿命、福气。到时候,金钱是没有办法换回寿命,化解灾难的。真正懂得这个道理,行孝要及时,行善,断恶修善也要及时。教化人心,要摆在最重要的位置。所以马来西亚校长职工会的这些校长,是真君子。他们用老祖宗的伦理道德、智慧教化学生;"俗"就是校风;"学",就是校规。真正给学生好的教化,学生以后踏入社会,大众一接触,"哎,这些人很不一样,哪一个学校毕业的?"现在马来西亚华小,有不少校长带头做,带头学习《弟子规》、传统文化。校长一家人坐在第一排,给全校的老师、家长做榜样,以身作则,这很难得。

这一句"君子如欲化民成俗,其必由学乎",假如再延伸到社会,各行各业,也是非常好的一个教诲。比方说一个企业,老板就是"君子","民"就是员工,"俗"就是企业文化。现在很多老板都以中华传统文化的教诲来教化员工,确确实实这些企业的领导者是真希望给他的员工人生的幸福,家庭的美满,是为他一生着想,用心良苦。这些企业家这么做,不只教化了自己的员工,还给世界各地的人做了好的榜样。我们看胡小林董事长,他在企业界做出了很好的典范,企业界好多的团队都是因为他这个

所以一个人要功在民族,功在社会,其实不难。我们当前把家庭经营好,把自己的企业、团队带好,就可以带动整个世界了。人都希求美好幸福,你的家庭、团体做出了幸福的榜样,哪有人不愿意效法?包括自己的小区,你把这个小区教化好了,全世界的小区都来你这里学习了。台湾三重市耕心莲苑小区,两位老师非常用心,经营了十三年。整个小区像一个大家庭一样,非常地团结和睦。台湾"教育部"社会司经过深入了解,以这个小区为全台湾小区的样板。现在不只台湾很多的人去参访学习了,有机会到台湾的华人,很多也会去感受一下整个小区的氛围。谁不希望自己的小区像个大家庭,互助互爱?我曾经去过,他们不用说一句话,那种氛围都已经感动我们了。

所以"君子如欲化民成俗,其必由学乎"这一句,很有深意,一定要靠教学,才能够教化人心,才能够使人变化气质。我们想一想,孔子有三千弟子,七十二贤。假如弟子们没有遇到孔子,他们的人生一不一样?子路第一次见孔子,头上插的是雄鸡毛,肚子绑着一张野猪皮,非常粗犷。他假如不遇到孔子,可能一辈子就是打猎为生了。可是遇到孔子以后,他成为国家的大臣,非常有德行,生死攸关的时候,子路都不忘孔子的教诲,可见孔子的教诲深入其心。像子路这样的就不知道有多少了,所以教育非常有价值,影响的是一群人、一个地区。

假如我没有遇到师长,没有遇到经典教诲,那真是不堪设想。社会这个大染缸,我都不知道泡成什么样子了,可能面目全非了,甚至于还有没有活着都是个问题。不懂道理,造很多罪业,可能命早完了。所以确实,古圣先贤、祖先、师长的恩,难报!我们要以身体力行,以承传古圣先贤的教育,来回报深恩。

古圣先贤知道教学的重要,有的人怕经典丧失了,所以把经典刻在石头上。北京房山的石经,刻了八百年才刻完。那是多少代人共同完成的,这种精神让我们非常动容。"文革"时期,很多人冒着生命危险藏了很多

经典。假如文化断在我们这一代人身上,多对不起历代为了承传文化流血流汗的先贤们!

我们接着来看第二段:"玉不琢,不成器。人不学,不知道。是故古之王者,建国君民,教学为先。《兑命》曰:'念终始典于学。'其此之谓乎!"

我们看到"教学为先"的"先"字,就想起《大学》讲的,"物有本末,事有终始,知所先后,则近道矣。"先后顺序没搞清楚,没摆对,就不在常道、正道当中了,就偏离了常轨了,乱相就要出来了。

第一段谈的是国家领导者以教化人民为重要的目标。这一段讲到,个人不接受古圣先贤的教育,他连做人的道理都不知道,彰显了教育的目的跟教育的重要性。一个国家,一个家庭,要知道教育的重要性。知道重要性了,才会去下功夫,才会去努力;不知道重要性,忽略掉了,等情况出现了,再来教育,就不容易了。这就好像治病一样,还没有病,你赶紧预防,那就健康一辈子。忽略了预防,病严重了,要治,那就不知道要花几倍的时间了。

我们看"玉不琢,不成器。人不学,不知道"。第一句是譬喻,玉石不雕琢的话,不能成为非常好的器物。同样,人虽然有本善,但是假如没有经过好的教育,受后天习气染着,本善不能彰显,还是变成习气的奴隶了。《三字经》讲,"苟不教,性乃迁",教育就是要让人恢复本善,明白做人的道理。

"人不学,不知道",这一句提醒我们做父母、做老师的,我们现在指责孩子错误的行为,但问题是,我们曾经教过他正确的吗?一个七岁的孩子学了"入则孝",他说,"我读了《弟子规》,学了《弟子规》,才知道做人原来要孝顺。"他不知道这是做人的根本。

现在成人做出很多行为,可能让自己的另一半都没办法接受。甚至于看到的人都会说,"这个人都这么大了,连这个都不懂!"批评之外,我们还得冷静,请问家庭教过他吗?学校教过他吗?社会教过他吗?"这么

大了",那是身体大,不代表心智成熟。所以当父母的不是把孩子身体养大就是尽本分了。不只要养他的身体,还要教育他明白事理。你把他养得很壮,不懂道理,他以后还会伤害别人。所以这一句,很值得我们从事教育的人深思——教育得找到根本。

我们想想这几代人,五十年前,一百年前,不识字的人,六七岁就 开始做饭,照顾兄弟姐妹,十三四岁就扛起家里的重担了。他知不知道 做人的道理?他知道。所以知不知道,跟学历不一定有关。父母的身教, 整个社会都是道义情义的风气,所以他受到很好的影响。

现在一个博士,他学了没有?看起来有学,读书读了二十多年。可是他知不知道做人的道理?他可能对待父母没孝心,可能对待妻子非常地傲慢,可能脾气非常地暴躁。这就提醒我们,"学"是学觉悟,是学明理,是学明白做人。哪有愈学愈没德行,愈不知道做人,习气愈来愈重的?"学"不是追求知识技能,追求学历而已。

今天我们从事教育工作,教出了很多博士,结果离婚了,我们会很欣慰吗? 他是博士、硕士,结果父母很痛苦,因为他不孝。我想我们当老师的人,绝不会引以为荣。假如他很高的学历,当官,贪污;当医生,拼命赚钱,不是以维护人的生命健康为责任;当律师,不是伸张正义,反而离婚的案件接了不少,没有好好去劝和,还引导别人离婚。这么好的职业却无德,对社会的伤害就非常大了。再比方说,我们的学生以后去教书,他觉得当老师要多赚点钱,把这个功利思想给了这些小孩了,殃及下一代。

每一个行业都有道,当老师的有师道,当医生的有医道,从商的有商道,以至于他当父亲,有为父之道,"养不教,父之过",他得要明道,才能扮演好角色。"道"是什么?就是爱心,就是责任心,就是"助人为快乐之本",这就是每一个行业的道啊!这样的心境,不在幼儿园教他,不在小学教他,等他大学了才教?他自我、自私已经根深蒂固了,哪有说一到社会马上就有爱心,就有责任心,就以服务为目的?

"教妇初来,教儿婴孩",所以从教育的角度看,幼儿园、小学老师太

重要了。不是说大学不重要,大学也重要,"亡羊补牢,犹未晚矣。"但是假如从小就能学,那幼儿园、小学老师真是功德无量。《易经》上讲,"蒙以养正,圣功也",从小把孩子的德行根基扎牢,这是最神圣的功业。

我们从小要教孩子正确的心态。你不教孩子人生以服务为目的,不教孩子助人为快乐之本,他到哪一个行业都不会快乐。你说赚到钱就快乐了,我现在还没遇到一个单有钱就很快乐的。一定是做某件事情很有价值,很有意义,他才快乐。大家去观察,义工做事最认真,最快乐;反而那个为钱做事的人,不快乐。今天人家少给他了,他脸就臭臭的,不想干了。帮助别人,看到别人受益了,那种感同身受的快乐,他就很难感受到。

比方说从事医生的工作,他真正救活一个人,全家人感激他。那种内心的震撼,他一辈子都不会忘。他觉得人的这一生,还可以影响一个家庭这么深远。而说实在的,助人的时候,也是真正利益自己。一个医生救活一个人,这个病人也把医生的慈悲心唤醒了,也是这个病人成就了他的人生。所以利人确确实实一定利己,让自己的生命、心灵更提升,福报更大。大众给了我们提升自己福报、智慧和德行的机会,所以我们要感激让我们服务的人。

再比方说教育工作者,我们把一个孩子教好,他本来不懂事,现在会孝顺父母,会用功读书。学生有这样的转变,当老师的很欣慰,觉得很有价值,那也是这个学生把我们的爱心跟使命感给唤醒了。之前跟大家提到的陈老师,她感激三十多年来学生对她生命的启发跟成就。她这一份心境,对我的教育工作影响非常大——就是这些孩子、学生在提醒我,我的使命是什么,责任是什么,还有在教的过程当中,自己的不足是什么。"是故学然后知不足,教然后知困",也是学生在成就我们的道德学问。

人要学了圣贤的智慧,才能知道做人的道理,才能扮演好每一个角色,进而家庭幸福,社会安定。这个理想通了,哪有一个国家的领导者会不重视教育?哪有一个校长,企业家,不以教做人为先呢?所以下一句讲,"是故古之王者","是故"就是所以。"建国君民,教学为先","建国",

建立国家,建立政权,"君民","君"是动词,统率其民。把这个道理想明白的领导者,都把教育摆在优先的位置。

刚刚我们讲到,人学了,就懂得做人的道理。学什么呢?我们学中华 文化,要掌握纲领。五伦、五常、四维、八德,这就是纲领,五千年的智 慧都在其中。

我们以八德来看。八德有两个说法,二者并在一起,十二个纲目——孝、悌、忠、信、礼、义、廉、耻、仁、爱、和、平。社会教育有教这十二个德目,所有社会、家庭的问题都会化解。很多人都觉得,古圣先贤的教育理论做不到。师长2005年在汤池创办庐江文化教育中心,以《弟子规》教育四万八千镇民,结果离婚率、犯罪率大大减少。我们推广《弟子规》教育一年后,镇里离婚的一对都没有。可是还有离婚的,什么情况?出去工作的,没有听过课的。所以,有没有这个缘分听到伦理道德教育,太重要了。人性本善,你教他就愿意学,愿意效法。人有羞耻心,他觉得这样是对的,不能再做错了。

以前都是比房子盖多大,有了道德教育了,"好媳妇"的证书放在正厅,要当传家宝,以道德感到尊荣,就不去攀比物质了。我们也是通过参与这些工作,才有坚定的信心,人真的是可以教好的,古圣先贤的教育太好了。很多人来参与课程,刚来的时候还很傲慢,头抬得高高的;五天之后,鞠着躬出来了。很多人都很惊讶,怎么会这样?因为老祖宗的教育是顺着人性的,谁都可以接受。

所以,八德是纲,十二个德目就能化解所有的社会问题。孝悌了,家庭和睦。忠信了,就没有跳槽了。有人走的时候还把一半的同仁都挖走了,这种不忠不信的行为没有了。有廉耻,就没有贪污了。有礼,就没有打架、冲突了。有义,政治人物有义了,时时为人民谋福利,无义只有自私自利,鱼肉人民,贪污腐败;家庭有道义了,时时都有安全感。"仁爱和平",整个弱势群体,可怜的人,就有人照顾。我们一起学过《礼运·大同篇》,"使老有所终,壮有所用,幼有所长,鳏寡孤独废疾者,皆

所以政治要好,社会要安定,还是要彰显道德。这个时代,花了这么多精力在政治制度上,假如人无德,再好的制度都变成玩弄的工具了。所以我们冷静下来,从家庭,从整个国家去思考,就更能体会到"教学为先",德行为本。

好,这节课先跟大家交流到这里,谢谢大家!





## 第七讲



## 诸位学长,大家好!

我们继续《礼记·学记》的学习。上节课讲到第二段、"玉不琢、不 成器。人不学,不知道。""人之初,性本善",但是要通过教育,人的本 善、明德才能彰显。假如不教,"苟不教,性乃迁",染上很多习气、欲 望,就被控制住了。所以人没有教化,做出来的行为可能连禽兽都不如; 有好的教化,可以是万物之灵,可以是天地人三才,可以把天地的无私践 行出来。所以"古之王者,建国君民,教学为先"。

谈到教学,师长曾经说过:世界为什么乱?东方人忽略了古圣先贤的 教育,西方人忽略了宗教的教育,所以人心没有依归,没有正确的判断能 力,就沉沦了。而东方的圣贤教育,核心就是一个字"孝"。"人不学,不 知道","道"首重孝道。孝心开了, 百善皆开。

假如今天有一个人问你这个问题,然后你说,嗯,今天天气挺好的。 这叫"掩饰", 知之为知之, 不知为不知。再来, 错过了一个让他明白这 个大道理的机会。假如我们想,今天多学一点可以去利益人,没搞清楚 的,一下课就问。"明天再说,明天再说",哪有那么多明天?"明日复明 日. 明日何其多。我生待明日, 万事成蹉跎。"事情就一直拖, 拖到最后 一事无成,德行也没提高。所以,今天讲的都要全部吸收,"今日事,今 日毕。"

"今日事,今日毕",有些人是讲给谁听的?讲给学生听的。那天我问 一个朋友:"你现在修学遇到的瓶颈,你用了什么方法去突破?"他想了 老半天,摇摇头,"没有。"我说:"你不是在教小孩吗?你现在遇到问题 了,都没想方法去突破、去解决,你怎么教孩子解决问题?怎么教孩子百 折不挠、愈挫愈勇?"假如我们自己不先好好地去力行,那百折不挠、愈 挫愈勇叫成语,跟人生没关系,跟教育也没关系。这一些教诲化成我们的 心态、处世待人的风范,才会影响孩子。我们希望孩子、学生有怎么样的人格特质,自己要先做出来。

孝心开,为什么百善皆开? 我们从"孝悌忠信礼义廉耻仁爱和平"这十二个纲目来看。"悌","兄道友,弟道恭,兄弟睦,孝在中。"一个人的忠诚,一个人的尽心尽力从哪里来的?孝。"亲所好,力为具",我们从自己父母,从上一代的身上看得太清楚了。为了让父母早一点过上好日子,读书、工作,不用人操一点心,尽心尽力、尽忠。"信",对谁诚信?一定是先对父母诚信,"父母命,行勿懒"。

"礼","父母呼,应勿缓",对父母有礼,对他人就有礼。一个人对人无礼,他对父母一定不恭敬。真的,一个人跟人相处的时候,觉得有一些习气出现了,马上想,我怎么傲慢?对妈妈也傲慢。我怎么脾气这么大?对父母脾气也大。《孝经》讲,"爱亲者,不敢恶于人;敬亲者,不敢慢于人。"孝道启发人的性德,孝心开,性德就开始流露了。爱敬是一个人本有的性德,假如对别人爱敬没有办法提起来,一定是孝道有亏。明白这一点很重要,因为一个修身之人,怕的就是不知道问题在哪,甚至于道理听了,我们还不承认、还自欺,那就提升不上去了。跟人相处有对立、有冲突、有情绪,马上提醒自己,我对父母是不是也有这些心态?这是从根本去掉我们的习气。"义"。以前的人可贵,对父母有道义。父母都去世了,一想到父母就流泪,父母的恩德太大了,"丧三年,常悲咽"。"廉","物虽小,勿私藏"。"耻","德有伤,贻亲羞"。你看,都在"入则孝"里面。

"仁","冬则温,夏则凊",体贴入微,设身处地。"爱",是用心去感受,"亲有疾,药先尝,昼夜侍,不离床。""和","亲有过,谏使更,怡吾色,柔吾声",对父母、对长辈讲话还会大声,那我们对不起孔老夫子,对不起圣贤的教诲。一个人在团体里面,对领导、长辈还非常傲慢,言语还粗暴,那真的要好好忏悔、反省,不然离明德、离恢复本善愈来愈远。"平",一个人能达到"平",任何境界都不能让你生气,"谏不入,悦复谏,号泣随,挞无怨。"父母不理解你、骂你,甚至打你,任何境界都

能平心静气去应对,而且不带任何的怨恨。

诸位学长,你的儿子就是这样好不好?你的女儿就是这样好不好?你的学生就是这样好不好?首先我们自己要是这样的人,是吧?上行下效。我们对这些道——孝道、五伦八德,都很清楚了,我们就能"传道、授业、解惑也"。

"教学",有宗教教育,还有家庭教育、学校教育、社会教育。就好像一台车的四个轮子,四个轮子都挺好的,才跑得远,一个轮子出状况了,就跑不稳健。那请问大家,现在四个轮子坏了几个?所以开起来危不危险?不能继续这样下去,赶快亡羊补牢,赶快把轮胎补上,把破洞补好。

一个人的德行,根在家庭,所以家庭教育是教育的根本。学校教育是家庭教育的延续。社会教育是家庭教育的发展。宗教教育是家庭教育的圆满,强调的是高尚的情操、牺牲奉献的精神,把人格提到顶点。所以教学要多管齐下。每个父母都懂家教,把家庭治理好了,把下一代教好了,社会的细胞就安定了。我们新华小学的廖校长讲到,他父亲临终时给他的叮咛是,照顾好兄弟姐妹(他是长子);还要记得,为这个社会多做点事。所以大家看,真的奉献社会的人,都是孝子,"忠臣出于孝子之门",这是真的。

还有,不只要教伦理道德,还要有因果教育。"善有善报,恶有恶报",人才不敢作恶。现在的人为什么什么都敢做?他觉得死了以后就没有了,他觉得做什么恶事,反正死了又不用负责任。所以几千年来伦理道德、因果教育缺一不可,伦理道德让他有羞耻心,耻于造恶;因果教育让他从小就知道不能造恶,不敢作恶。

现在马来西亚的学校教育推展得非常好。在内地,吉林松花江中学也做得很好。确实,这些小学、中学的校长、老师,真是做出了榜样,给了整个教育界的人信心。大学里面,钟茂森博士是教授,他带头弘扬伦理道德教育。还有中共中央党校刘余莉教授。这两位教授都很年轻,都很有成就,都是尽心尽力在弘扬伦理道德教育。这是学校教育。

再来,社会教育。现在各行各业都重视伦理道德的推展,很多企业家带头学。新疆有一个郝总,不只自己的企业在做,他礼拜六、礼拜天还免费办课程让社会大众来学,他的高管去做服务员,而且还做得很高兴,因为他们真正体会到"助人为快乐之本"。让我非常惊讶的是,他的员工里面有百分之十五是残障人士,而企业里面做事最认真的就是这些肢体上有残缺的人,真的是"爱人者,人恒爱之"。郝总义务地给大家办课程,很多家庭改变了。很多人都跑来跟他买产品,他不好意思了。"我办这个课程,是希望大家受益的,不是要你们买我的产品的。"对方说,"我一定要买你的。"为什么?办伦理道德教育是利益他的一生,利益他的家庭,利益他的团体,人家把这一份恩德记在心上。

再来,宗教教育非常重要。在马来西亚,国家的领导人在这一点非常 用心。包括民间,我们才去参加了宗教和平论坛,不同宗教三百多人坐在 一起,感觉非常地和谐。

"《兑命》曰",《兑命》是《尚书》里的一篇文章。兑命是殷高宗的宰相,很有智慧。《兑命》里面讲道:"念终始典于学。""念终始"就是自始至终,"典"是常常不忘。这句话的意思是,持续地重视教学。因为明白教学的重要,没出生就开始胎教了。教到什么时候?俗话又讲,"活到老,学到老。"而且学习"如逆水行舟,不进则退",不能说我今天学习,明天放一天假。学习不能放假,三日不读书,面目都可憎。我们实事求是请问一下,现在撑得了三天吗?现在多久不读书就面目可憎?所以更要了解"念终始典于学",不可以懈怠。求学就像钻木取火,哪有说钻三分钟,休息一分钟,"手好酸,待会儿再来"?那钻到哪一年才钻得出火,钻得出智慧呢?

还有一点,学习为什么不能间断?因为学好,终年不足,学坏,一天就够了。人要学好,要好几年,慢慢改变气质。学坏呢?今天带他去"斗闹场",明天就面目全非了。所以"斗闹场,绝勿近",用"绝"、用"勿",是不可以犯的,一犯就兵败如山倒。

从学的角度,不能懈怠;从教的角度,也不能停下来。教学者要不断提升才有智慧利益学生。教学者一懈怠,马上把孩子带坏了。所以什么时候教学?随时随地。很多人就讲了,那学习不是很累吗?请问大家,你要累一阵子,还是要累一辈子?要累一阵子,咬紧牙关,三年就把德行成就。可是假如不肯真正用功,身心都变成欲望、习气的奴隶,那累一辈子。能吃苦,吃一阵子苦;不能吃苦,吃一辈子苦,不只自己没得利益,后代也学不到真实学问。

我们再看下一段。"虽有嘉肴,弗食,不知其旨也;虽有至道,弗学,不知其善也。"又是一个比喻。这也在提醒从事教育的人,要善于譬喻,善于说故事,这一点很重要。这个时代的人,缺乏教育,所以他的悟性不高,感受能力不高,你要讲道理,差不多讲三分钟,他就开始有点恍惚,集中不了精神了,或者就快打瞌睡了。你说"讲个故事",他精神来了,喜欢听故事,从故事当中再很自然地把道理给带出来。现在当老师不容易,但就是因为不容易,才显出当老师的精神嘛,"诲人不倦"。"嘉肴",非常美好的食物。你不吃,不知道它的美味。"虽有至道",虽有五千年的经典智慧,不学,就不知道它对我们人生有多大的益处。

我们曾经遇到朋友来听《弟子规》,听了两个小时,他已经四十几岁了,还是当老板的人,他就在那里跺脚,"哎呀,我四十几年的人生经验,总结起来,不就是《弟子规》那一两句话嘛。"他花了多少年去摸索?四十几年。所以"虽有至道,弗学,不知其善也",一学,觉得太好了,手不释卷,真的是"发愤忘食,乐以忘忧",读书读到忘了吃饭。读这些千古文章,味道很浓,有时候读着读着,触类旁通,跳起来在那里拍手,这就是知道它的益处,充满喜悦。

"是故学然后知不足,教然后知困。知不足,然后能自反也;知困,然后能自强也。故曰:教学相长也。""教学相长"这四个字,就是从《礼记·学记》来的。《中庸》里面提到,智、仁、勇,三达德,"好学近乎知,力行近乎仁,知耻近乎勇",知道这三个道理,懂得用这三个道理来修养

自己,"则知所以修身,则知所以治人",身修好了,才能帮得了人,才能利益得了人。好学才会有智慧,人有了智慧,才能够把正确的思想告诉别人。当父母、当老师,我们假如没有正确的思想价值观,也利益不了孩子。一个教学者要先好学。所以,这一段不只是讲给学生听,老师自己也要好学。

学了以后"知不足",知道自己还差得远。人一觉得不足,"哎呀,比古人差多了",孔子"温良恭俭让",圣人都不傲慢,我还傲慢,太惭愧了。常常这么想,习气就转成惭愧心了。我们说学儒要学孔子,处世待人都要以孔子为标准,就"知不足"了。"知不足,然后能自反",自我反省。反省了,赶紧改过,赶紧继续学,所以能"学而不厌"。自我反省、自我改正,放下习气,就乐了。大家有没有战胜自己一个坏习惯的经验?高不高兴?有没有比吃大餐快乐?有,而且还持久。吃大餐快乐多久?快乐一个小时,之后就胃痛,因为吃得太撑了。

真的东西不会变。比方说,你今天读经典很快乐,明天读很快乐,让你学习加两倍、加三倍,更快乐,这才是真乐。真的,如果每天可以让我十个小时都用来读这些书,真是乐不思蜀。可是吃饭呢?吃一碗饭,高兴;吃两碗,勉强;吃三碗,跑厕所了。所以吃饭是不是真正的快乐?不是。那叫什么?痛苦暂时解除。所以只要是让人一时快乐,那都不是真乐,那叫刺激,暂时忘了痛苦而已。所以现在的人很可怜,都觉得去寻求刺激,暂时忘掉痛苦叫乐。那终究解决不了真正的痛苦,也尝不到真正内心的自在快乐。真正的自在快乐只有通过学习,"学而时习之",只有真正依经典去尽仁义、情义、道义,才知道什么是孝顺父母的快乐、什么是助人的快乐,也才知道真正放下坏习惯、习气,一身轻安自在的感觉。所以学习"如人饮水,冷暖自知",不学不做,"不知其善也"。

"教然后知困"。一个人的痛苦,根源在哪?你说他缺钱了,我给他钱,解决了,他假如是贪心,你要给到什么时候?所以人痛苦的根源,在迷惑、不明事理,思想错误是他痛苦的根源。"知足常乐",知足的人不痛

苦,贪心的人给他再多的东西,他还是痛苦。所以唯有通过教育,让他转迷惑为觉悟,才能根本解决痛苦。所以真正仁慈的人从事教学工作,或者以身教让身边的人觉悟,"诲人不倦",这就是仁慈。"智、仁",一个人有智慧、有仁慈,能恢复他人的明德。

而在提升智慧、仁慈的过程当中,还要有勇气,"知耻近乎勇"。因为学,会有瓶颈,要不屈不挠,要突破。面对自己的习性,要勇猛,要赶尽杀绝,要像毒蛇咬到你的指头了,你马上刀子拿起来,切下去。还管什么痛不痛,命就快没了!再放纵习气,我们的慧命就完了,智慧的生命就完了。所以告诉大家,学习苦不苦?放下习气,学习真乐。但学习也苦,什么时候苦?在那里挣扎放不下的时候苦。在那里对治最严重的坏习性,比方说好面子,"掩饰",对治起来跟把一层皮撕下来差不多,很难过。跟习气打仗的时候苦,可是人只要勇往直前,这些习气最后就统统归顺你了,就变成你的军队了。突破这些习气以后,才有宝贵的经验可以告诉人家,怎么不贪心,怎么克服坏习性,怎么不傲慢,谦虚,这都是真实功夫。我们今天跟人家讲,要不贪、不嗔、不痴,结果心里毛毛的,讲不下去了。自己做不到讲出来,人家听多了、看多了,就不听我们的了。

"教然后知困",有时候觉得自己理通了,结果跟人家讲,讲到一半卡住了,就像那个DVD卡在那里,跑不过去了,这就是"困"。"对不起,明天再跟你讲,我一定把它搞通。"丢不丢脸?不丢脸。今天我们告诉学生,"明天我来跟你讲",这是负责任的态度,不知道就说不知道,不逞强,不打肿脸充胖子。搞不清楚,还稀里糊涂讲一通,这样不好。"知之为知之,不知为不知,是知也。"大家有没有经验?我们在求学的时候,同学来问你一道数学题,你会做,然后你跟他讲,讲到一半,讲不下去了。所以自己会做,不代表你会教。"教然后知困",你就更能提升,把那个道理贯通到能够指导别人。所以也是学生在提升、成就我们,因为他们,我们才知道我们有哪些不足,哪些没有贯通。

"困",还有另外一层意思。我很努力地教学生,怎么教着教着,他的

行为愈来愈不好?真的,在教育界太多老师真的是鞠躬尽瘁,可是学生一届不如一届,他们也很忧心,这是他们困惑的地方。

"知困,然后能自强也","自强",就是自我提升,从经典当中找到原因,就不迷惑了。所以困惑在哪?没有找到根本,没有找到先后本末。"物有本末,事有终始,知所先后,则近道矣。""德者本也,财者末也。"现在是知识、才艺为先,德行摆后面,本末倒置。所以一个从事教育的人,不要怕面对困惑。有困惑是好事啊,我们把它想通了,就能让更多的人明白。所以从这一句,我们可以感觉到,确实教学者自身得最大的利益,扩宽了心量,增长了智慧,心灵都在不断提升当中。

"《兑命》曰: 学学半。"第一个"学"是教,"半"就是互相促进。学了帮助你教,愈学才愈有智慧教人。教了,又让我们明白不足,自我反省,自我提升。所以我们看,古人念念都跟经典相应,前面是诠释道理,后面都要汇归到经典。孔子讲"述而不作",世间这些真理,圣贤人说尽了,讲得很透彻了,所以总结都用经典。"其此之谓乎",应该就是这个道理了。

接着我们看下一段,这一段主要讲古代教学的设施,还有学习者的目标。"古之教者,家有塾","家有塾",二十五家有一个私塾,这二十五家称为"闾"。一般私塾就设在巷口第一间,第一间都是比较有钱的人,大户人家,他们请来私塾老师,让亲戚、邻里乡党一起来学习。一般孩子六七岁、五六岁就开始上私塾了。"党有庠",五百家为"党",学校的名称叫"庠"。"术有序",这个"术"字念suì,一万两千五百家为"序"。以现在的习惯来理解,一个人在乡村书读得不错,送到哪里?送到县里去读。县里读得不错,送哪去?送省里去读。省里读完了送哪去?国立大学,那里都是一国的精英。"国有学",就是指国家办的大学,一般学生年龄差不多十五六岁左右,快成年了。

"比年入学",每一年都招生入学,"中年考校","考校"就是考试,考试的制度是入学第二年才考试。为什么?先积累,厚积薄发。都没有积累,都没有涵泳,都没有领纳,一年考好多次,说实在的,那都是纸上文

章,都是知识而已,没有内化。

"一年视离经辨志",学一年能够"离经",一些重要的经典,能够标好句读。当然这也表示他的理解力很好,能标得出来,对这些教诲他能判断。教育的内容一定要经典为先。你不能先教他文学,不然他连是非善恶都不会判断。我们看近代一些写文章的人,徐志摩会不会写文章?他利益社会了吗?他的行为让人家觉得很可耻,抛弃他的元配,还说自己要做第一个离婚的男人。没有先从经典教,就乱了。古代的教育方法不得了,师长常说,民国初年小学生写的文章,现在博士生都写不出来,没那个功夫。我听说现在大学联考,改考卷的老师一个头两个大,看到的都是错字连篇。文章不行,涵养差得更远。

徐志摩叫他太太去堕胎,他太太说这样会有生命危险。他说,做火车都可能会出意外,谁不危险?连自己的另一半都不能感同身受,这算什么学问?他去找林徽因,林徽因有家教,她判断得出来,会甜言蜜语的男人靠不住,只会写文章,言行不一致。后来他还去找陆小曼,陆小曼是他好朋友的妻子,胡来!无情无义,我们还把他当大文豪,现代的人也颠倒。结果,恶有恶报,他三十五岁坐飞机去听林徽因的演讲,结果飞机失事了。他是一个公众人物,公众人物都做错了,那惑乱社会,造的孽就大了。他的元配活到八十九岁,所以好人还是有好报。元配跟他离完婚,还照顾他的父母,那一份情义还在。所以厚道好,厚道才会长命。活长点,多干点事,人生总不能白来一次。

"辨志",教学也好,学习也好,首重立志。志向立定了,这是人生源源不绝的动力。范仲淹先生为什么学问这么好?他立定志向,哪一年一定要把母亲接出来,要光宗耀祖,要考上功名。结果他在他定的日期之前就做到了,不简单。"澶粥煳口",每天把粥煮烂,凝固以后,切成几块,一餐吃一点,因为他有坚定的志向。

当老师的人要判断,学生的志向对不对?假如不对,要引导他,不能立错志向。要让学生自己能分辨,什么样的志向是有意义的。一个人的志

向与仁义相符合,这叫大志;与情义相符合,这叫高志,崇高的志向;与道义相符合,叫壮志;与欲望相结合,"哎呀,我赶快赚到钱,吃得饱饱的,然后可以好好玩一玩",这叫卑志。我以后要怎么样了,就要给谁好看,志跟恨相合,叫危志,很危险。假如我们带出来的学生,人家一问,你的志向是什么?他们连想都不想,就说:"为往圣继绝学,为万世开太平。"那我们这个"辨志"就教得好了。

"三年",学习了三年,能达到什么状况?"视敬业乐群"。我们又看到一个重点,学问一定从诚敬、恭敬当中求得。"一分诚敬得一分利益,十分诚敬得十分利益。"他尊敬老师,尊敬老祖宗、圣贤人所留下来的道业、学问,"敬业"。一个人很诚敬,学起来就专心致志,不懈怠,不会心猿意马。"乐群",跟人家相处得很融洽。学问很重要的,要懂得爱人、敬人,君子跟一般的人不一样的地方,就是他"爱敬存心"。假如跟同学相处几年都发生冲突,那学问有问题了。《大学》告诉我们,"古之欲明明德于天下者",这是高远的志向,从哪里落实?"先治其国;欲治其国者,先齐其家,欲齐其家者,先修其身",修身又从哪里开始落实?"格物"。一个人不把傲慢去掉,不把贪心去掉,不把坏脾气去掉,怎么跟人相处得好?连相处都相处不好还能利益人?那是空的了。

所以一个人学习的前三年,首要的是扎根,扎他的德行的根,扎他的 恭敬心。怎么看一个人根基好不好?就看他跟人相处。当老师的要跟他 讲,你看,你的贪心、虚荣、傲慢、不尊重人……他才能够再下功夫。我 们看,学习国学,都不是从知识的角度去看,都是从道德学问。我们勘验 自己学得如何,就看自己跟家人、跟同事相处得怎么样。假如还会对立, 还会冲突,那我们还得从自己的习气下手,"君子务本,本立而道生。"

"五年视博习亲师","博"是广博,"习"是什么?学到的东西要落实、要实践、要练习,这就是"解行相应"。《论语》里面讲道,"唯上知与下愚不移",一般人不肯依照经典去做,只有两种人会很老实地去做:一种就是搞通的人;一种就是没懂,他也想不明白,不过他说,"你怎么说,

我怎么做",老实人。

一个人广博学习以后,他最后会明白,智慧要成就,"学之道,贵以专"。范仲淹很有学问,他最通的是《易经》。深入以后,一经通,一切经就通了。因戒得定,因定开慧。假如一次学好几部经典,变成学知识,不是学智慧,那叫"杂施而不孙"。

所以这个"博习",强调"解行相应",而且务求贯通,通达明白。理有顿悟,事要渐渐去修。汉朝马融学问很好,还可以著书,他的学生郑玄学得比他好,他嫉妒他的学生,还要杀他的学生。嫉妒心起来真恐怖。你说他有没有学问?有,他还注经。他有没有德行?没有。德行为基础,再求学问,不然也没有办法利益人。

"亲师",亲近老师,"以师志为己志",以老师的志向为自己的志向,以圣贤的志向为自己的志向,心同圣贤,愿同圣贤。看到古书、看到圣人教诲,都觉得很亲切,就好像圣贤人亲自到自己面前来教自己一样。而一个人面对老师的时候,最重要的,是依教奉行,那个亲爱才是真的。

"七年视论学取友",可以跟人家谈论学问,代表理贯通了。能跟人探讨,然后去引导别人了解、深入经典。"取友",有能力判断好友、善友。老子说,"知人者智",看得懂人,那才有智慧。"自知者明",知道自己的,那是明白人。"谓之小成",有判断力跟智慧了,在学问上已经是小有成就。

一个成年人在社会当中,受谁的影响最大?朋友。所以"取友"对一个人道德的提升非常重要。《论语》当中提到,"益者三友,损者三友。""友直",正直无私的朋友。"友谅",能宽恕人、度量大,而且真诚。"友多闻",很有人生见识,增广我们的见闻。

"损者三友",哪些人会损害我们的德行,我们下次再谈。谢谢大家!





## 第八讲



## 诸位学长,大家好!

我们继续学习《礼记·学记》。第一段,强调的是教育的目标,化民成俗。第二段讲到教育的重要性,"人不学,不知道",通过学习,才知道怎么为人处世。领导者有这个认知,就非常重视教育,"教学为先"。第三段讲到,必须深入学习经典,才知道经典的可贵,才会珍惜,而且"学学半",教跟学互相促进,利益别人,一定利益自己。第四段讲到古代的学制,"家有塾,党有庠,术有序,国有学",进国学的,主要是十五六岁的贵族子弟,还有在"塾"、"庠"、"序"比较优秀的,通过考试,比方说考上秀才了,也可以到国家办的学校读书。还讲到国学办学的一些规矩,每一年招生,隔一年考试。

然后是学习目标。"一年视离经辨志",一开始要深入经典,分辨是非邪正。"辨志",学习首重立志,学者要分辨自己的志向正不正确,同时教学者也要分辨学习者的志向是否跟他的特质相应。"三年视敬业乐群",非常恭敬他的学业。学问一定是从诚敬中求来的,一分诚敬得一分利益,十分诚敬得十分利益。谈到诚敬,我们常说"精诚所至,金石为开","至诚感通","通"是时空都可以超越。孟子学孔子,孔子身边从学已经不在了,但是他非常诚敬地读孔子的教诲。孟子学得最好,在孔子身边从学的学生都比不上他,孟子称为亚圣。从这里我们就感觉得到,恭敬心是学习非常重要的态度。

孩子对学问的恭敬,受父母的影响。我们希望孩子好学,自己要好学。假如每一次我们读书以前,都恭恭敬敬给孔夫子像三鞠躬,孩子从小看到大,怎么可能不恭敬呢?每一次我们读经典,恭恭敬敬把经书请出来,孩子都是耳濡目染,潜移默化。以前求一部经书求不到,还得到书院去抄,一字一句抄,非常珍惜。现在印刷术这么发达,经书很多,有的把

书放在厕所里面,到处乱放,小孩看了,怎么可能会尊重经典呢?这一些都是环境的教育,身教。

"乐群",跟人相处得很融洽。孟子讲,"天时不如地利,地利不如人和",读了几十年的书,居然不会跟人相处,那就读死书,就成书呆子了。国学里面,不是看你能背几部经,都是看你实际在处事待人接物当中用出来多少。

儒家讲,"古之欲明明德于天下者",他胸怀国家天下,有很远大的目标,那要完成这么远大的目标,从哪里下手是根本? "格物"。"物格而后知至,知至而后意诚",心正、身修、家齐、国治、天下平。格物最重要的就是革除自己的坏习性,对习性赶尽杀绝,不可以妥协。明天再改,到了明天呢?又再明天改,"明日复明日,明日何其多"。所以一个人素质很好,却不能成就道德学问,主要还是因循苟且,过一天又一天,不愿意下真功夫,糟蹋了本来很好的素质。

但是问题来了,人容不容易看到自己的问题?《弟子规》有一句叫"倘掩饰,增一辜",我们可能面对一些事情,掩饰、解释、找借口已经习惯,自己还不知道。比方说,我们跟人家约会,结果迟到了,"哎呀,你又不是不知道我们这里的交通,塞车了。"惯性!错了还要找借口。所以德行、学问要提升,首先要不自欺,不能自己欺骗自己。当我们很习惯找借口,身边的亲朋好友一看,"哎,算了算了。"人家也不想劝我们了。勇于认错,反而值得人家尊重。

所以要看到自己的问题,并不容易。孔老夫子教我们一个好方法, "见不贤而内自省","其不善者而改之"。所有的人就好像演一出戏给我 们看,看到忠臣,效法;看到不好的人,想一想,我有没有跟他一样的问 题。别人就像一面镜子一样,提供我们反省的机会。

我们跟同学、朋友,跟他人相处,能够很和睦、合群,那就代表我们 内心的对立、傲慢、嫉妒、坏脾气愈来愈少了,跟人愈来愈融洽了。所以 一个人的学问有没有提升,看还有没有看不顺眼的人,还有没有不能忍受

的事情。没有看不顺眼的人,都不跟人计较了,这才有修养,才能合群。 所以学问首先要先扎根,扎德行的根,"君子务本,本立而道生。"怎么看 自己的根基牢不牢固?就看跟人相处有没有坏习性现前。

"五年视博习亲师","博习"主要还是要求贯通。"博"是深入经典,"习"是练习、实践。学问是从哪里提升的呢?解行并进,解行相应。一个人的德行根基能不能扎稳,也跟解行相应有关。你说把《弟子规》学十遍,根基就扎好了,是不是这样?听十遍是解,落实多少是行。《弟子规》说"不力行,但学文",只有解,解到最后没有落实在生活上,"长浮华,成何人";"但力行,不学文",只是拼命去做,没有对照经典,可能就"任己见,昧理真"。

在这个"博习"的过程当中,还要亲近老师,这一份亲近,最重要的是效法。比方说亲近孔老夫子,最重要的是以孔老夫子为榜样,起心动念就想,夫子会怎么想?夫子面对这个事会怎么做?都以孔子为标准,时时就生惭愧心、羞耻心,"差夫子的境界太多了,要赶紧用功。"所以亲近老师,不是每天跟在旁边而已,那是形式的东西;真正能依教奉行,这是亲师的实质。每天都跟在旁边,最后是阳奉阴违,那老师是最痛心的。我们跟在老师身边,对老师很恭敬,离开老师,对其他人很傲慢,老师前一个样子,老师后一个样子,愈学言行愈不一致,老师知道了,摇头。

所以学习的大根大本,是真诚心。《中庸》谈的就是这个"诚",诚 跟性德相应。怎么提升自己的诚?言行要一致,人前人后要一致,台上台 下要一致,上班下班要一致,有人没人要一致。所以儒家很强调"慎独" 的功夫,道家讲"不欺暗室",没人在的时候,也要坦荡光明。

"七年视论学取友"。"论学",学问可以用在生活、工作、处事待人当中,可以分辨是非、善恶,甚至分辨流弊,"这么做了,往后会产生什么副作用?"他可以深谋远虑,可以防微杜渐,可以见微知著。我记得有一次跟卢叔叔在一起,看到一个打火机上面是女孩子的照片,穿着比较暴露。卢叔叔就说:"从这一个打火机就知道,社会风气要乱。"以前的人有

这个能力,春秋战国时代的季札,有真学问,他听了郑国的乐曲就说,这个国家要亡,后来没多久确实如他所说。

"取友",找好的朋友要有智慧。老子说"知人者智,自知者明",首 先要有自知之明,连自己都看不清,要看得清楚人就不容易了。真正看得 清楚自己,心地就清净,清净才能看得到自己的念头、自己错误的思想 在哪里。心清净了,照自己照得清楚,进而照别人也照得清楚。

孔子在《论语》当中有讲到看人,"视其所以,观其所由,察其所安。 人焉廋哉?人焉廋哉?""人焉廋哉"重复两次,重复也是有意义的。只 要能这么去观察,人怎么可能隐藏得了呢? "廋"就是掩饰、隐藏。"视 其所以","视"就是当前看到的。"观其所由","观"又比"视"更深入。 "由",经过、经由,就是不只看眼前的情况,还了解他之前整个的家庭 状况、工作状况。现在有领导来学校视察,老师跟学生忙成一团。印刷机 "刷刷刷",好几个礼拜拼命把要用的资料印出来,然后早上两三个小时领 导检查完,吃顿饭下午走了。吐一口气,第二天所有作品统统收起来。应 付啊!包括家里有客人要来了,妈妈赶紧把垃圾堆整理成皇宫,小孩一看 就知道,哦,有人来的时候才整理。

所以要看一个人的真实心态,还得花点时间。这个人给我的印象挺好的,那不一定准。你觉得印象挺好,可能是跟他前世关系还不错,不代表他这一世很有德行。大家看现在的男女关系就好了,一见钟情的最后都怎么样?我看一半以上都离婚了。为什么?一见钟情就不是理智嘛,都是冲动。冲动不是真心,容不容易变?变得可快了,早上结婚,下午就有离婚的。都是冲动嘛,都还没有彼此了解就爱得死去活来,就睡不着觉,那叫欲望。

所以,人世间很重要的往往在用人、在取友、在择偶。一个重要的合伙人,一个重要的干部,如果选错了,可能几十年的辛劳付诸流水。所以孔子讲"不患人之不己知,患不知人也",不了解人是很大的忧患。所以"观其所由",从他的整个家庭背景、工作背景,了解得就比较全面。人世

间很多重要决策,没把握,不要轻易下,不然错了就不好处理了。

有朋友结了婚,我跟他们交流找对象,讲完他说来不及了。告诉大家,这个时候只要记住一句话,叫"精诚所至,金石为开"。只要有经典,有智慧,人世间所有的事都不是坏事,都是好事。大舜遇到这么不好的父母,好事还是坏事?成就了他的德行,成就了他的智慧。"天将降大任于斯人也,必先苦其心志,劳其筋骨,饿其体肤,空乏其身,行拂乱其所为。"请问大家,这一段什么时候用?我们要有志气,要"为往圣继绝学","早点来考验,我才能够真正有智慧,来,放马过来",是吧?泰山崩于前面不改色,要锻炼这样的气概。

"察其所安","察"是审察。审察什么呢?不管是现在做的还是以前做的,做完以后,心安不安。以前做错事,现在非常忏悔,那这个人有善根。假如以前做错事,现在还自以为有本事,那这个人铁定是不能用的。假如做了善事,他觉得心很安,人家称赞他,他诚惶诚恐,"这算得了什么!"这个人就安在良知,安在善行,这个人修养就好。假如做善事了,就怕别人不知道,见人就讲,那他是安在名利当中。他是为了虚名才去做好事的,没有虚名了,他可能就不做了,或者没有人赞叹,他可能就不高兴了。

夫子在《论语》当中又提到,"益者三友,损者三友",我们上一讲讲的是"益者三友",今天跟大家交流"损者三友"。讲到这里,可能有人会说,我们学就是要学仁慈博爱,对于没有德行的人,我们应该去影响他,让他变好。有没有道理?有。你要帮助他,可以,但不要到最后,被他给度走了。所以处事还有一个方面叫"量力而为",你的功夫能转变他,那没问题;功夫还没到,会被他影响,那就不行。人家真的有道德学问的,可以到舞厅里面去给人家讲经典;我们到舞厅里面,眼花缭乱,心乱如麻,怎么帮忙呢?

所以自己几两重,要有自知之明,接触这些人会受影响,那就要敬 而远之。还是恭敬,对他没有看法,没有对立。你可不要跟他讲,"哼, 我才不要跟你在一起,孔子说损者三友。"他可能就很不高兴,就找你麻烦。所以对一切人都要恭敬,而且心里面要相信"人之初,性本善",期许自己赶紧成就道德学问,可以做他人好的缘分,增上缘。

损者三友:"友便辟,友善柔,友便佞。""便辟"就是很会应付,内心并不真诚。比方说讲话态度很好,那个人一走,他的脸整个就换成另外一个样子。这样的朋友你要注意了,那是虚伪,不是真诚。"友善柔",他很有目的,对人很殷勤、很热情,善于谄媚讨好别人,这是虚情假意。"友便佞","佞"就是口才很好,很有辩才,把死的讲成活的,把黑的讲成白的,用言语把人家硬压下去,但是没有真实的学问。

我们一听都知道这样不好,可是接触这样的人,会不知不觉受他影响。你说谄媚好不好?不好,"勿谄富,勿骄贫"。可是你看人要不谄媚,容不容易?看到有钱的,看到有地位的,看到漂亮的,看到有很好外在条件的,可能我们这个谄媚就会产生。学好终年不足,学坏一日有余。

说实在的,一个人口才非常好,一般的人一接触,生起什么心态?好羡慕。孔子讲"巧言令色,鲜矣仁"。"刚毅木讷,近仁。"你不细细去思考这些问题,真的会被这个社会风气给影响。聪明反被聪明误,一辈子老实厚道是最可贵的,老实学不来啊!所以孔夫子这些教诲,其实对我们都有很重要的提醒。一个人假如很注重修养,言语不敢讲得太快,都能留三分,这是比较有修养。言语都会超过十分,还十二分的,都有问题。这不是我讲的,言语这个专题,光是言行一致的态度,夫子在《论语》里面就不知道讲了多少句。

"古者言之不出,耻躬之不逮也。"子贡口才最好,子贡问夫子:怎么提升自己的德行,成为君子?孔子告诉他,"先行其言",先去做,做到再说,"而后从之"。"君子耻其言而过其行",君子觉得最羞耻的事情,是他自己言过其实。所以,不要羡慕口才很好,说话很实在的,那才好。可是女孩子就特别喜欢口才好的,那些甜言蜜语会让她三天睡不着觉的。所以人这一生为什么会遇到很多灾难?就是判断力不够。有判断力,就不

会掉进灾难里了。

"谓之小成",学问能贯通,又有判断力,有知人的智慧,谓之小有成就。"**九年知类通达,强立而不反,谓之大成。**""知类通达",就是触类旁通。"知类通达"是解。"强立而不反",把理解的东西真正用在处世当中,这才是真正的大成就。很多读书人写文章、讲话特别厉害,引经据典,别人听了都是佩服得五体投地,可是禁不起很多诱惑,那他只有解,没有行。就好像刚刚我们提到的口才好,假如不厚道,讲话都会苛刻。苛刻就跟仁慈相违背了,纵使他学问很渊博,也是没有成就的。

有一位读书人叫王用予,有一次梦中有人跟他讲:"这一次科举考试, 你不会考上, 考第一名的是周家的周吉。"他就很惊讶, 他说我们这个地 方,有两个人学问特别好,一个还是孝子,怎么他们没考上,我也没考 上,反而是那个看起来比较老实的人考上?人家跟他讲:"周吉曾祖父就 开始行善,他们家族要兴旺三代。"当然,假如他的下一代继续行善,那 就是世世代代了,"积善之家,必有余庆"。他的曾祖父劝印《忍经》,劝 人一切都要忍。家庭要忍,才能和谐;人与人要忍,才不会冲突;国与国 要忍,才不会发动战争。"那个孝子看起来是孝子,事实上,他内心常常 埋怨父母。虽然讲话都很恭敬,但内心对父母不耐烦,可是又怕人家看 到,所以装着让所有的人觉得他是孝子。他本来可以考上,但现在已经被 削掉功名了。""另外一个是十六七岁就考上秀才,文章写得无人能出其 右,怎么他也没考上呢?""这个人虽然学问很好,但是讲话刻薄。据统 计,他讲话有两千四百七十多次伤害到别人。"所以告诉大家,人间有警 察在管,整个天地之间有神明在管,那个系统比人间还严。你在家里面干 什么坏事,警察管不了,但是举头三尺有神明,起个歪念头都不行,所以 "慎独"重要。"本来他五十几岁可以做到皇帝的老师,但是因为造的口过 太多,考不上了。假如他再不改善,口业超过三千条,他的孩子跟孙子要 被记在乞丐簿里面,'积不善之家,必有余殃'。" 所以诸位学长,讲话最 容易积福,也最容易折福。所以话到口边留半句,想一想,是为后代谋福 利再讲;讲出去有伤仁厚,那就不要讲了。

所以"知类通达",学问贯通,更要落实在处事当中,"强立而不 反"。"强",非常坚强,"立",屹立不摇,任何境界来都不动摇。面对境 界,不迷惑,不被诱惑,就像孟子说的,"富贵不能淫,贫贱不能移,威 武不能屈"。

我们想一想这三句话。"富贵不能淫",现在大富大贵的人,会不会受污染?那些高官太太的鞋子真的超过一百双。我说他们真是富贵烦恼多,为什么?不要说别的,光穿鞋子就是烦恼。告诉大家,钱太多挺麻烦的,知足常乐,够用就好了。所以富贵能够不沾染这些贪着,不容易。"贫贱不能移",贫贱还很有操守,不动摇,不做不道义的事,不做任何谄媚巴结,违背良心的事情。"威武不能屈",纵使是面对生死存亡,绝不做违背道义的事情。

南宋朱熹夫子有一个旧疾,脚不舒服。结果有一个人帮他治好了,他 非常高兴,就写了一首感谢的诗送给他。这个医生走了没几天,他的病又 犯了,他就赶紧让人把信追回来。人家就问为什么,他说我不是生那个人 的气,我是怕他拿着我写的东西,人家信任他,他不能把人家医好,或者 医错了,那就对不起病人了。不简单,都是想着自己做的事会不会贻害他 人。结果这一念心都是为人着想,病没多久就好了。

所以老祖宗讲得很有道理,无畏布施得健康长寿,财布施得财富,法布施得聪明智慧。一个人健康长寿的真因是时时爱护生命,时时为人着想,让人免于恐惧。诸位学长,无畏布施好不好做?每一个人每一天随时随地都能做。保持微笑,叫"面上无嗔"。你面上有杀气,可能朋友已经心情很不好,看到你的脸色,可能三天缓不过劲来。真的,我曾经听一个长辈讲,儿子对他一个不好的脸色,他要三天才缓得过来。你说为人子的怎么能够不柔顺呢?老人家年纪大了,身体又不太好,情绪比较容易波动,这个时候,为人子要时时"怡吾色,柔吾声"。

所以,"强立而不反"是真正落实了圣贤的教诲。"不反",是任何情

况都不违背经典、师长的教诲。"知类通达,强立而不反",以《大学》来 讲就是明明德。

"夫然后足以化民易俗,近者说服而远者怀之。""化民易俗",跟《大学》相应的,就是"止于至善"。"近者说服而远者怀之"就是"亲民",亲近人民,然后教化、感化人民,变风俗为良善。有了真实学问,这叫正己,正己自然可以化人。"人之初,性本善",一接触他,就能唤醒这一份善良。

古代有一个读书人叫许衡。那时候正处于乱世,宋末元初,战乱频频。他有一次经过河南,天气很热,很多逃难的人停下来休息。刚好旁边有棵梨树,水梨,大家就蜂拥而上。结果许衡坐在那里如如不动。这些人看他没什么动作,就觉得不好意思了。有个人就跟他讲:"你怎么不吃水梨呢?都赶那么多路了,渴死了,赶紧去摘呀。"结果许衡说:"非其有而取之,不可也。"那不是我的,去拿,不好。许衡的话,很厚道。他没有说"非其有而取之,盗也!错也!"没有这么强烈。以前的人讲话含蓄,因为人都有羞耻心,点到为止,"不可也"。这个人接着说了,现在兵荒马乱,这棵树没有主人。许衡说:"梨无主,吾心亦无主乎?"树可以没主人,我的心可以没有主人吗?他有没有说人家错?没有。他只是在境界当中守好自己的心,这叫正心。心正而后身修,身修而后家齐,会影响身边的人。许衡有这样的德行、行持,没多久,他那个地方就非常讲廉耻。小朋友看到水果从树上掉下来,都不会去捡,连看都不看,都受了许衡的感化。

以前读书人连一方都能教化,能不能教化一家? 所以我们今天学习传统文化,连家里的人都不认同,问题出在哪? 《增广贤文》里面说,"亲戚不悦,无务外交",连亲戚跟我们都处不好,先不要急着结交一大堆朋友,因为我们连自己身边的人都相处、照顾不好,去结交一大堆人,那都是虚荣心。"事无终始,无务多业",一件事都做不好,就要清楚自己的能力还差得很,就不要想着做好几样事业。从这件事当中看到自己的不足,

真实面对自己的五分钟热度, 赶紧改正, 提升自己。

古代感化他人,都不是用道理压人家,都是做出行为让人家打从内心佩服。管宁先生,他也是教化一方。他管辖的那个地方,只有一口水井,人们为打水经常发生争吵。管宁先生就去买了好几个桶,然后把水打好,放在井的旁边。乡亲一来,本来要抢位子,一看都帮着打好了,不好意思了。没有去指责,给乡亲方便,就把大家的善心给唤醒了。又有一天,他发现一头牛没有管好,跑到人家田里,把人家的庄稼踩乱了。他是当地的父母官,他自己把那头牛牵到路旁,然后站在那里等主人来。那个主人看到管大人,很羞愧。没有指责,都是协助、提醒。他自己家里其实都已经快没有粮食了,但是他宁可自己没得吃,也拿去给乡亲吃。见人子,用孝鼓励他;见人弟,用悌鼓励他;见人臣,提醒他要忠。他这种风范,在当地也是很长远的教化。

"近者说服而远者怀之",治理的地方是"近",其他地方是"远",这是一个说法。另外一个说法是,接触到我们的是"近",没接触到我们但是听到我们的行持、风范,非常感动的,是"远"。"说服"是打从内心佩服,心悦诚服。真的,在这个时代,一个有真实德行的人住在某一个小区,会有很多的人搬去住。你今天打听到,像大舜一样德行的人住在某某小区,你搬不搬家?闽南有句话说,"千金买田,万金买好邻居。"有大舜这样的德行,聚人可快了。"道之所在,天下归之,德之所在,天下贵之",稀有、珍贵,"仁之所在,天下爱之"。许哲女士当你邻居好不好?"义之所在,天下畏之",这个人非常有道义,接触他的人都对他非常尊重、敬畏。

"远者怀之",时时念着他的风范,希望来归附他,来跟他生活在一起。范仲淹的德行,是到了连敌人最后都迁徙过来,接受他的教化。范仲淹死的时候,敌军哭声传得很远。"远人不服",他们不服气,"则修文德以来之"。范仲淹虽然是将军,但是他用仁慈心对待敌军,用德行、教化帮他们安家。所以连敌人都能感化,哪有我们身边的亲朋好友不能感化的

道理?

"此大学之道也",大学就是要能达到这样的目标,"知类通达,强立而不反","化民成俗","近者说服,远者怀之"。这个目标,跟《大学》是完全相应的,"在明明德,在亲民,在止于至善"。

"《记》曰,蛾子时术之","蛾"念yǐ,跟蚂蚁的蚁是相通的。这里举了一个例子,蚂蚁的孩子,"术"就是学习衔土的能力,衔土练习熟了,就能够做窝了。"时"就代表它勤奋不懈,时时,也呼应了刚刚讲的,一个人学习九年,不可以中断,否则不进则退,可能就前功尽弃了。"其此之谓乎",所以目标要坚持不懈地去努力。

接下来这一段是指大学施教的七个原理。"大学始教","始"也给我们一个很重要的提醒,学生刚来到大学,就给他最重要的教育、提醒,"慎于始",他可能就一直保持下去。假如一开始没有把他导正,等他养成错误的态度,再教就不容易了。所以为什么教育要趁小,也是"慎于始"。所以我们整个民族的教育,孩子未出生就开始胎教了。

上一次跟大家谈过"求子三要",你们有没有去给亲朋好友讲?这么重要的道理,结婚还没生孩子的,一定要跟他讲。这个时间点要抓住。"求子三要",首先要培养德行,要积福。方以类聚,有德就感好子孙。再来,"胎幼善教",做好胎教。接下来,三五岁以前,父母给他身教,扎德行的根基。所以有一句话叫"教儿婴孩,教妇初来",有没有道理?这都是"始",一开始正确了,对方就循着这个方向去做;一开始没教,错了要再导正,就很辛苦了。所以媳妇嫁过来是"始",一个人刚到某一个单位也是"始",你今天跟这个人刚认识、刚交往,也是"始"。第一次见面,你就吊儿郎当,很轻浮,人家以后都瞧不起你,你别怪别人。包括我们的孩子第一天去上课,第一次拿到《弟子规》的课本,都是教育的好机会,让他珍惜经书。

"**皮弁祭菜**, 示敬道也", 大家看, 这个"敬"字已经出现几次了? 这是提醒我们学习者, 恭敬是重中之重。"皮弁"是礼服, 专门在祭祀至圣

先师孔子的时候穿的。"祭菜"是指芹菜、藻这类的菜蔬,用来祭祀孔老 夫子。这表示在开学的时候非常恭敬圣人,恭敬圣人传下来的学问,当然 也是恭敬教学的老师。"示敬道也",从一开始就尊师重道。

"《肖雅》肄三,官其始也","肖"通大小的小,是指《诗经》。《诗经》分风、雅、颂,"雅"又分"大雅"、"小雅"。"小雅"前面三篇是《鹿鸣》、《四牡》《皇皇者华》。《鹿鸣》是叙述天子宴请群臣的景象,《四牡》是指天子迎接出使的大臣回来,《皇皇者华》是天子送大臣出使,其实都是在叙述为国服务。所以这句话的意思是,进大学读书,目标就是为国服务。这些诗就是激发爱国情操,要向这些古人学习。《论语》讲的"学而优则仕",学得好,出来为人民、为国家服务。所以"官其始也",就是一开始就让他立定要当个好官、为国服务的目标。

"入学鼓箧","鼓"是敲鼓,把学生集合起来。那个鼓声"咚咚咚"很收摄人心,让人杂念都没有了,专注于开学典礼。"箧"是书包,打开来把书本拿出来。"孙其业也",很恭敬地面对学问。我们接受圣贤经典教诲非常恭敬、谦退、谦卑,才能受教。"夏楚二物,收其威也","夏"是指山楸的树枝,"楚"是指荆树的树枝。"夏楚",教鞭、棍子,挂在教室的某一个地方,告诉大家上课不可以乱来,要有规矩,所以叫"收其威也"。"收"就是让他收敛,不敢造次,然后建立起威仪。假如学生有大的错误,可以用教鞭处罚。现在好像不行了,为什么?一定是发生老师打小孩,小孩不能接受,告到校长哪里去。其实,一个老师假如是真爱这个孩子,教育他,他会不会恨你?往往是我们处罚他的时候是情绪,他可能就不能接受了。我母亲教书教了三十多年,那个时候从没有说不可以体罚。我妈说:"奇怪了,教了这么多年,那个打得最凶的,在路上远远看到就'老师好!老师好!,热情得不得了。"为什么?他知道你是爱护他,在教他。我母亲说:"反而那个成绩很好的,远远看到,就躲起来了。"挨打的孩子反而比较有感情。

所以处罚孩子不能动气,处罚完孩子,还要让他微笑着离开,因为他

理解你是为他好,你是爱他的。然后处罚完,还要告诉他方法,怎么改善,"老师相信你一定会更好。"他又被鼓舞了,是带着欢喜离开。他带着怨恨离开,那会出状况。但在教学的地方,还是要有威严在,不能让学生随便。所以,教学者要有一种威仪;再来,整个班级都要讲究秩序、规矩。

这一节课先谈到这里,下节课再继续,谢谢大家!





## 第九讲



"夏楚二物,收其威也",恩威并施,学生才比较受教。其实用任何方法,最根本还是为了孩子好,为了孩子能真正有德行,真正学到东西。这是父母、老师自始至终思考的根本,怎么做才能为这个孩子好,有这份心才能因材施教。

"未卜禘不视学","禘"是指天子祭天,是大祭,一般在夏天的时候进行。而且祭祀要先卜卦,决定哪一天祭,祭祀完之后才去巡视国学,看学生学得怎么样。"游其志也",学习不能常常被干扰。"游"就是学得比较悠游自在,比较宽松,不会动不动就有人来巡视,有人来看,这都会干扰到学习。所以从这里我们看到,大学的教育很强调一种悟性的提升,悟性不像知识,一直灌进去就是学得好。不被打扰,心能静得下来,才能好好地学习。"优游涵泳"不是学得很散漫,是很主动,只是呈现一个很放松的状态,去领纳圣人的教诲。一个人学得很紧张,很紧绷,很难体悟圣贤的学问。

"时观而弗语",教这些大学生,时时观察他们的情况,但是不要急着跟他们讲很多话,叮咛这个、指导那个,不用太急着跟他们提醒一大堆。教大学跟教小学不一样,小学规矩还没建立起来,所以要叮咛很多生活的细节。大学生已经这么大的年龄,就不要很啰唆,让他在经典当中慢慢去体会。"存其心也",让他在吸收的过程中,慢慢地去深思、感受,然后自己有所得,很欢喜。你再借由他的感悟去启发他、鼓励他、肯定他,"你这个体悟很好,哪一些事也是同样的道理。"引导他对整个事理的进一步认识。不然悟性还没出来,你给他灌很多东西,有时候会把他的悟门给堵死。

大家注意去观察这个时代,小学生有悟性,还是大学生有悟性?照说悟性应该愈来愈高,可是去做一个试验:到小学讲"二十四孝",底下的小孩会哭;去大学讲,要找到一个哭的都不容易。他能哭,他的心感悟

了,跟圣贤人的存心相呼应。为什么年龄愈大愈哭不出来了?麻木了。他的感悟能力没有被开发,统统是记一大堆知识,把悟门给塞住了。学生这个能力很重要,悟性要不断提升,他才有智慧,才可以活学活用在生活处世当中。

"幼者听而弗问","幼"是指后来进班的。他刚来,可能对整个班级的状况还不是很熟悉,对课程也还不是很了解,这个时候先别讲话,别发问一大堆,先了解一下,熟悉一下。然后让学长,学得比较久的人多发挥、多提问,这也是一种伦理。资历最浅,话最多,感觉怪不怪?或者客人到你们家,你儿子话最多,你的话比他少多了,奇不奇怪?以前大人讲话小孩不可以乱插嘴,这是规矩,问了再讲。现在也不管大人讲话的时机怎么样,孩子想讲什么"啪"就出来了,不懂礼貌。所以,对一个求学的人来讲,要比较谦退,不要一到一个地方就非常张扬,张扬就跟谦卑不相应,这对学习非常不利。"谦则受教有地,而取善无穷",谦卦六爻皆吉。"学不躐等也","躐",就是不逾越,有长幼伦常。

"此七者,教之大伦也"这七点,是教育大的规矩、条理。这七点, 无形当中形成一个境教,环境对一个人的教化。他一进学校,祭祀,然后 就学"《宵雅》肄三",志向就能够被激发。到学校去,击鼓,进教室又 有"夏楚二物",非常肃穆、庄重。这一些做法,其实都是为了让学子形 成好的心态,在求学当中不被干扰,得到利益。"《记》曰:凡学,官先事, 士先志"。"官先事",学子在接受教育的时候,比方说他要学习为官之道, 一开始就让他学"《宵雅》肄三",他为国服务的情操就出来了;"士先志", 读书人先立志。"其此之谓乎!"他的学习就非常有目标,有方向。

我们学习中华传统文化,立志了没有?"为往圣继绝学,为万世开太平。""不知命,无以为君子",君子要知道这一生的使命在哪里。学习传统文化,首先就要立志,对家庭有什么责任,对社会、国家有什么使命,目标非常明确。所以,这一些教学的方法,都是为了让学者一开始就有非常正确的目标、心态。

下一段,强调教育应该重视教学内容,课程的安排要跟生活结合在一起。"大学之教也,时教必有正业,退息必有居学。""时",古代教育配合春夏秋冬。春秋教礼乐,冬夏教诗书,课程都是一季一季来施教的。比方说春天学礼,那几个月就专注在礼。"教之道,贵以专",一段时间都很专注,定可以开慧,他一定有悟处。

但我们现在的教育,课程是不是根据春夏秋冬编排?不是。一天就有三四科,第一节语文,第二节数学。现在一节课多久?小学是三十分钟,所以他一天频道要换好几次。大家想一想,这个脑子会呈现什么状况?三十分钟数学,三十分钟英文,三十分钟语文。孩子的脑子都被教坏了,他必须非常紧张地把这些东西都记起来。请问,人不人心?记到什么时候?撑到考试。考完了,全忘了。不是用心去悟的东西记不长久,硬记的东西,忘得也很快。

我们读了十几年的书,是同病相怜,我们是同一个时代的人。"贵以专"非常重要,不断地涵泳,不断地领会,突然就有悟处了。所以我们要深思,我们学了十几年,脑子像糨糊一样,什么也记不起来,那你希不希望下一代继续下去?这么好的教育方法我们不用,统统外国的月亮比较圆。你看现在教成一塌糊涂,所以确实这个时代不理智了。

现在是科学时代,"你觉得这样好,来,你拿证据来。"怎么办?这个时代要弘扬传统文化,得把结果做出来。师长到联合国,把五千年中华文化的智慧告诉大家,以解决家庭、世界的问题。"你讲得真好,可那是理想,做不到。"师长听到这个反应,觉得这个时代产生了信心危机,再不做出效果、做出榜样,人没信心了,所以2005年底在汤池成立了庐江文化教育中心。

我们今天学《礼记·学记》,要恢复老祖宗"教之道,贵以专"这么好的方法,也得做出榜样。谁来做?这个时候,我们常常想起孟子的话,"当今之世,舍我其谁。"不显正,破不了邪,我们有责任把正确的伦理道德因果教育恢复。大家一起来做这个事情,都发这个善念,都勇猛精进提

升自己的道德学问,这个缘很快就成熟了。最重要的就是自己心愿的力量,"虚空非大,心王为大;金刚非坚,愿力唯坚",所以人心愿的力量无可限量。一个学校的硬件好建,更重要的是软件——师资。更多的人发愿来承担这个使命,自然缘就成熟了。

"退息必有居学","退息"就是离开学校,下课了。"居学"就是居家学习,课外的用功、研究,不是下了课就把学问抛在脑后了。

课程安排,还非常注重基础的扎根。"不**学操缦**,不能安弦","弦"是指琴瑟之类的乐器,"安弦"是指学音乐,"移风易俗,莫善于乐",音乐特别能陶冶人的性情。"操缦"就是指法,指法纯熟了,乐曲才能弹得顺畅,这叫基本功。学书法,"永字八法"就是基本功。学唱歌,什么是基本功?"啊"都要唱得非常稳、非常准。基本功不扎实,急于求成,到最后就学不上去了,就好像树根没扎稳,长不大。所以人在学习的时候,最怕的就是急躁,不老实扎基础。

"不学博依,不能安诗","博依"是广博的譬喻。《诗经》里面有很多的譬喻,还有很多的常识,鸟兽草木。人懂得用故事、用譬喻,就能跟人更好地沟通,人家能更好地理解这个道理。一个人温柔敦厚,诗教起了一个很好的作用。而且诗言志,年轻人学诗,他的情感、志向很自然就被引发出来了。

"不学杂服,不能安礼","杂服"有两个意思。一是指很多的礼服。 家族聚会的乡酒礼、婚礼、祭至圣先师孔子的礼,穿的服装都不同。能够 了解这些规矩,就能把礼教学好。"杂服"第二个意思是,一个人在家, 怎么服侍父母、长辈;在学校,怎么侍奉老师。洒扫应对进退,这些都要 学习。

"不兴其艺,不能乐学","兴"是喜爱,"艺"指"操缦"、"博依"、 "杂服"。学的东西很丰富,不会很单调,喜欢学,就会乐在其中。而且我 们老祖宗很强调"寓教于乐",生活上的礼仪、规矩、教育都含摄在里面, 包括庆典,好像很热闹,但都有教化人的意义。中秋节那一天我们中心办

了祭月的活动,来了两百多个家长。八点开始祭月。还没八点的时候,月亮还没出来,还有很多乌云,八点前后月亮出来了。祭祀完之后,几乎找不到乌云,整个天空非常明亮。所以真正用至诚恭敬的心,都能感动万物、感动神灵。为什么祭呢?感恩,天地日月对万物都有养育、照顾之恩。所以我们中华民族是最不忘本的。丰收了,祭五谷神;有水喝,祭河神。时时都把感恩的心提起来。

祭祀的时候很恭敬,在祭月仪式当中,都是想着月神的恩德,一个杂念都没有。大家假如要修清净心,在祭祀当中去感受,仪式对人的教化是非常深刻的。我在庐江的时候,每一年的除夕都祭万姓祖先,每一次都感觉得到祖先来了。就像孔子在《中庸》里面讲的,"如在其上,如在其左右",诚则灵。所以,在参与这些活动的时候,会很欢喜,很有收获。

"艺"再延伸,指儒家讲的"六艺": 礼、乐、射、御、书、数。学习这些技艺,就是寓教于乐。我们看射箭,怎么才射得好? 全神贯注! 人在射箭当中把专心致志、全神贯注养成,他以后读书、做事都有很好的态度。一个孩子专不专注,影响到他以后事业的成败。心都定不下来,以后一定没成就。"书",写书法,一分心,就没法写了。书法的间架结构,都要很敏锐。这个敏感度、心态形成了,做事就有章法,不会乱。这都是锻炼和提升自己的心性。"乐",大家弹过古筝没有? 弹古筝要整个融入音乐,心静下来。"御",大家有没有驾过马车? 驾一匹已经不容易了,他要四匹一起驾。把马驾驭得很温驯,跑得很有默契,没有很高的修养,做不到。哪一匹不听话你就火冒三丈,"气死我了,气死我了!"那就翻车了。

通过学习这六艺,提升心性,叫"游于艺,依于仁"。请问大家,驾车是不是培养为人着想?现在没马可以驾,有车可以开,同样的道理。你能不能在开车的时候,完全为车上的人着想?不要你一开车,所有的人统统很紧张,那就不仁慈了。或者你踩刹车的时候很没技术,一踩很大力,车上刚吃完饭的就吐了。真的,我曾经遇过朋友开车,踩刹车踩得很频繁,每一次踩都很急,让人家晃来晃去的。他本身也是不容易放松的人。

所以看一个人开车可以看他的修养。开车的时候,顾及车上人的感受,他 就不会踩得很急促,会比较缓和。而且人开车的时候要看远一点,不要只 看眼前那个红绿灯,心里有个准备,应对的时候会比较从容。

"故君子之于学也,藏焉修焉,息焉游焉",把学问时时怀抱在心中,叫"藏焉"。这就像颜回的态度,"得一善,则拳拳服膺而弗失之矣",得到一个好的教诲,时时放在心上。"修焉","修"就是修行,就是落实。把这些学问放在心上,一跟人相处,马上做出来。而且不懈怠,离开老师了也是这个态度,发愤忘食,很积极地修行。"息焉",休息的时候,也想着这些教诲。我们那时候读书,盼啊盼啊,每次就是盼着赶快放假。一放假,先玩它一个礼拜,玩个痛快。一个礼拜以后,学问不知道飘到哪里去了。《中庸》讲"道也者,不可须臾离也",我们学圣人的教诲,孝心可以忘吗?爱心可以忘吗?恭敬心可以忘吗?这些心境是时刻不忘,时刻提得起来。

孟子讲,"君子所以异于人者,以其存心也。"君子跟一般人差别在哪?存心不同。君子是时时以仁存心,以礼存心。"君子以仁存心,以礼存心;仁者爱人,有礼者敬人;爱人者,人恒爱之;敬人者,人恒敬之。"学问就是时时要爱敬存心,休息的时候,也不忘这些教诲。"游焉",我们常说,读万卷书,行万里路,在游玩的过程当中,也在印证所学的东西。

"夫然","夫"是发语词,"然"就是如此的意思,假如他如此来求学的话。"故安其学而亲其师",他很欢喜、很安于学习这些学问,而且很喜欢去亲近老师,可以把一些感悟告诉老师,一些不明白请教老师。"乐其友而信其道",非常喜欢同参道友,而且对所学的道理深信不疑。一个人对所学的道理能深信不疑,一定是因为力行之后有很多的印证、感悟。

大家相不相信"爱人者,人恒爱之;敬人者,人恒敬之"?还不相信,就是爱得太少,敬得太少。你真正去这么做了,确实如此。老子说: "既以为人,己愈有;既以与人,己愈多。"你愈为人着想,自己愈来愈有;你统统给别人,自己愈来愈多。大家相不相信?"我给他了,那我不就没

了吗?"那你对老子这句话,就感觉不深刻了。真的,你完全不为自己了,就体会得更深。

我的师长就是一个好榜样,他完全没有为自己想,全部施与有缘的大众,他自己拥有的福报更大。大到什么情况?不需要钱的时候没钱。钱放在口袋里一来有重量,挺累的;二来带得太多,比较紧张。所以财富最自在的状况就是,不需要钱时没有;需要的时候,要多少来多少。这是每一个人都可以达到的目标。大家要不要试试看?你试了才能"信其道"。你完全没有自己,没有自私自利,一切都是大公无私,就能够体会老子这段话。说实在的,真正发心"为往圣继绝学"的人,他很快就可以知道这个道理。他还没做多少,走到哪人家都照顾,那不是愈为人,己愈多嘛。

"是以虽离师辅而不反也",所以他虽然没有在老师的身边,但是不会违反经典和老师的教诲。"《兑命》曰",《尚书·兑命》说道,"敬孙务时敏,厥修乃来","敬",敬重学业。"孙",同"逊",虚心受教,很谦逊。"务",就是学习的决心,务必要这样下功夫。"时",把握时间,要及时。"敏",精进不懈。每个字都是重要的心态。"厥修乃来",我们这样下功夫了,就能真正把学业学好,所修之业乃得完成。"其此之谓乎",就是这个意思。

我们接着看下一段,这一段是说当时一些不理想的教学状况,教学的效果不彰。"今之教者",现在有一些教学状况,"呻其占毕","占"是答的假借字。"占毕"就是书简。教学者就只是读着书本,"呻"是吟诵、读诵。"多其讯言","讯"念 suì。我们刚刚强调,大学里面的孩子已经十五六岁了,你要让他好好去涵泳这些学问,而不是填鸭式给他讲一大堆,以免把他的悟门给堵住了。"多其讯言"就是老师话太多,很啰唆,没有让学习者自己去涵泳、领纳。

"及于数进而不顾其安","数"念 shuò,跟"及"一样,都是很急的意思,急于让他进步很多。孔子讲"欲速则不达",我们要了解,教育跟生产产品一不一样?你看制造业,东西你把它放好,"喀",产品就出来了。教育能不能这样?不行。所以我们误解了人的学习状态,连人都当产

品。数学给他灌什么,英文给他灌什么,灌好了就出来一个成绩好的孩子,让他达到所谓的标准,英文是什么标准,数学是什么标准。

这样教,跟不上那个标准的人会怎么样?觉得是坏学生,没有发展潜力,把他编到后段班,就把他否定了。所以我们的教育本身就不是很妥当,教育应该是行行出状元,结果现在教育是要考高分。考不到呢?补习,留下来,一张考卷一考再考,学生硬记这些东西,考出来成绩有什么意义?你吃不下硬给你塞进去会怎么样?吐出来。这很正常嘛。

你看真正数学、英文都考高分的人,一定优秀吗?他的心性我们没关注到,一直压他,他的得失心愈来愈重,考试少考两分都哭半天,我就是其中之一。无形当中心理素质就差,输不起。其实说实在的,那个成绩比较差的,还比较不容易自杀;成绩都是第一名、第二名的,反而自杀率比较高。所以大家想想,谁比较危险?反而是那一些看起来很好,事实上内心已经生病的人。没有按照自然的方式因材施教,急于求成,就会产生很多状况。我们这个时代的人,几个人心理健康?成绩不好的自卑,不然就是"要你管";成绩好的傲慢、嫉妒。这都值得我们深思。

再来,大家有没有观察过,很多人学习成绩到某一个阶段就上不去了。他初中成绩很好,高中不行了,为什么?因为吸到饱和了,到极限了。但是很奇怪,也有的初中、高中不读书,爱玩,但是心理健康,被老师打屁股还笑一笑,他就是不开窍,可是到社会工作几年,想读书了,一读,成绩不错,后来还拿个博士学位。每一个人开窍的时间不同,怎么可以把他当产品这样"喀、喀"?

真的,我感觉现在都是把人当机器,工作五天,机器要休息了,所以放假了,休闲一下。人六十岁就没用了,要退休了,用旧了不行了。人假如是用服务的心、爱心去工作,他就乐在工作,哪是这样的逻辑?所以现在人的思维真的不把人当人看。人是活的,智慧跟经验应该愈来愈提升,愈活愈有价值!

所以一个思维错误,对整个社会人心都造成负面的影响。现在老人走

在路上特别紧张,感觉年轻人觉得他没用。假如我们都是教育孩子,老者有智慧,老者为家庭、社会奉献最多,那年轻人看到老人,赶紧跟他挖宝!我记得我们小的时候到那个庙口,都是听老爷爷"讲古",讲很多历史故事,我们都听呆了。

"而不顾其安","安"跟前面相呼应,太急于求进度,急于求成,学习就不能安弦、不能安礼、不能安思。学习都要扎基本功,你很急,基本功都扎不好。现在很多学习,比方说学古琴、古筝、学书法,怕的是什么?功利,一讲功利就陶冶不了性情。有一些教书法的,"学三个月保证让你比赛得名次",要不要学?真正学三个月得名次,他学到什么?学到一个"壳"。有没有提升心灵,涵养性情?没有。壳有什么用?好看。好看多久?看不了太久。这种学习不会激发学习者内心的喜悦,反而觉得很难过、很难受,烦死了,为什么?硬是要他赶快学成,不自然,这叫"揠苗助长"。

我曾经看了一个报道,一个学钢琴的女孩比赛得了第一名。那是比较大型的比赛,记者就问她:"你得了第一名,你现在最想做什么事情?"那个小女孩板着一张脸:"我最想把那个琴给砸了。"大家想一想,爸爸妈妈拿了一张奖状,最后孩子想把琴给砸了,请问这张奖状有什么意义?有,面子好看,"你看,怎么样,我女儿得了第一名。"人现在真的是只顾眼前,顾不到自己的心,也顾不到孩子、学生的心。幸不幸福,是心决定的,不是学历、外在条件决定的。我们教育孩子,不就是让他走上幸福人生?他的心都病了,他怎么幸福?所以"不顾其安",愈学愈痛苦,愈学愈不扎实,愈学愈浮躁。

"使人不由其诚",在教导的过程当中,老师看这个学生比较顺眼,对着他都笑嘻嘻,看另外一个学生就板着一张脸,这就不真诚,学生会感觉差别待遇,心里很难受。"使人不由其诚"还有另外一个说法。阐述一个道理,没有办法通透,学生不能悟到内在的道理,不能达到举一反三的效果。学一样只会一样,做一件事只会一件事,教得就比较死板。有时候看

起来他是学一样好像会一样,可是他不会变通,反而变成固执。"教人不尽其材",没有了解到学生的材性,没法因材施教。"其施之也悖","施"就是施教,给予孩子的教育违背了自然的轨迹,违背了教学的顺序。教育要由浅而深,由易而难,你不能一下子"及于数进",让他消化不了。"其求之也佛",对学生的要求不合理。

"夫然","然"就是假如。假如教学者这么教,会产生什么结果? "故隐其学而疾其师","隐"就是痛苦,他很担忧,"怎么又要学了?""疾"是怨恨。"苦其难而不知其益也",苦于学习的困难,没有办法明白,都堵塞住了,觉得很难突破,也不知道学问的益处。"虽终其业","终"是读完,"业"是学业。"其去之必速",所学的东西很快就忘了,甚至于连看都不想看了。大家看到这一句的时候有没有心有戚戚焉?我注意到,大学联考最后一科考完,钟声一响,考生一出来,"解放了",书包就从那个三楼四楼丢下来了。"教之不刑",教育不能有很好的成就。"刑"跟模型的型是相通的,不能成型就不能产生好的效果。"其此之由乎",可能就是因为这些情况,教育不能达到好的效果。

所以教育不能达到好的效果,原因在哪里?第一个,教学者有没有以身作则?我们自己没做到,要求学生,学生不服。教学者心态真不真诚?方法得不得当?教育者有没有无尽的爱心?不然教一下,学生不受教,他就生气了,就不教了,就放弃了,这个心态就不对了。所以一个教学者,怎么评判他好不好?修养,这是很重要的一个评判标准。老子讲:"圣人常善救人,故无弃人;常善救物,故无弃物。"所有的读书人,都是以希圣希贤为志向,我们要学习圣贤人,对一切人有爱心,不放弃任何人。我们教育工作者,如果放弃人,就背离了教育的心态。在一个学校里面,成绩好跟不好的,我们要一视同仁去爱护,这个心是对的,是有修养的,学生也才能学到德行。假如老师对成绩好的好,忽略成绩不好的,心态错了,所有的学生都学错了。成绩好的傲慢,成绩不好的自卑或者怨恨,不认同老师。一个人会反父母、反老师,以后他就会反社会。所以老师的修

养直接影响学生的心态。

我们接着看下一段,讲教学的四种成功的方法跟六种失败的方法,这对一个教学者来讲很重要。我们也顺便对照一下,我们自己所用的方法是不是正确的。"大学之法,禁于未发之谓豫","禁"是防止,"发"是指一些不好的欲望。在还没有发出来的时候,就懂得先把他导正,长他的善,就不会产生这些坏毛病,这叫"豫"。就像医学一样,还没等生病就先预防。

孔子提到,"君子有三戒:少之时,血气未定,戒之在色;及其壮也,血气方刚,戒之在斗;及其老也,血气既衰,戒之在得。""戒之在得"就是要去贪心;"戒之在斗"就是要去傲慢,去跟人争斗的心、跟人比高下的心;"戒之在色",要有正气,不被邪气所牵。我们从小就要让孩子懂得不贪色,不贪心,不患得患失,不跟人争、跟人斗,从小就懂得让,懂得知足常乐,懂得重德不重色,懂得"天道祸淫最速",不洁身自爱的人,他的祸患很快就到了。这都属于"禁于未发之谓豫"。

从心地上讲,《弟子规》没有一句不是"禁于未发"。比方说"父母呼,应勿缓",禁什么?禁不恭敬啊。你不长他的恭敬,不恭敬就来了。爸爸妈妈叫,他在那里拖拖拉拉,这就"发"了。"置冠服,有定位",算不算禁于未发?算啊,他还没有养成东丢西丢的坏习惯以前,就让他养成好习惯,"长善",就是"救失",就是"禁于未发"。尤其是"斗闹场,绝勿近","非圣书,屏勿视",用"绝"、"勿"的就是很严重的,你一犯就麻烦了。

"当其可之谓时",这个属于机会教育点。比方说,一个人小的时候,他的精神特别集中,要让他多背一些圣贤经典。这个时机错失了,等到他二十岁,成年了,他的思想比较不集中,这个时候要再背,就不容易了。像我们三四十岁再来背容不容易?辛苦哦。不过这个时候就不要想着辛苦,要想着"精诚所至,金石为开"。我们中心的董事也是五十岁才开始背,现在请他讲话,他一定是"老子说,上善若水……"背得很高兴。所

以障碍还是在自己的心。

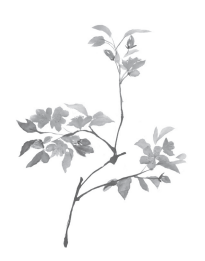
再比方说,孩子不会,你刚好可以协助他;犯了错,你刚好可以教导他;患得患失,心情不好,这都是机会点。所以会教育的人,没有一件是坏事,他可以通过这件事教育自己、教育别人。烦恼跟觉悟是一念之间,引导孩子觉悟了,一件所谓的坏事,就会成为他一辈子最重要的叮咛,甚至会成为他去叮咛别人很重要的一个经验。

"不陵节而施之谓孙","陵"就是逾越,"节"就是节度、分寸。不超进度,能循序渐进。说实在的,每个学生可能都有差异,吸收能力、理解力都不同。"及于数进而不顾其安",就是没有顾及孩子的吸收状况。所以这个"孙"就是渐进法,循序渐进,考虑到学生的年龄、资质,教材难易适中,不要一下子教太难的。"相观而善之谓摩",互相观摩,互相效法学习,这叫观摩法。"摩"有切磋的意思。

"此四者,教之所由兴也。"这四个教学方法,是教育之所以能成功的原因。这是方法,方法一定要跟什么相应?心境,心行一如。不然方法很好,心没到位,人家还是很难接受。所以"禁于未发"是完全为孩子着想的心,不是变警察,"哎呀,被我抓到了。"强压会有反效果。"当其可之谓时",那都是爱护他的心,在状况出现的时候,很柔软地去协助,然后引导他。假如学生很浮躁,你桌子一拍,"你又来了!"那机会点就没有了。"不陵节而施",一个教育者要放下急于求成的急躁态度。"相观而善",老师要有时时跟一切人、事、物学习的心境,才能带动孩子。所以一个教学者的心境、修养到位了,才能把这些方法用得更好、更纯熟。

好,今天这节课先跟大家交流到这里。谢谢大家!





## 第十讲



## 诸位学长,大家好!

这几次课程,我们一起学习《礼记·学记》。谈到教育,我们常听到一句话,"十年树木,百年树人。"教育是大事,而且教育不是容易的事。 我们中华民族有五千年的经验、智慧,五千年的方法,还有五千年的效果, 历代都出圣贤人。所以我们应该很珍惜老祖宗的智慧,要把它传下来。

上一节课,我们谈到个人读大学的目标:"一年视离经辨志,三年视敬业乐群,五年视博习亲师,七年视论学取友,九年知类通达,强立而不反。"接着又谈到教育的七个大伦,开学仪式,对一个人学习的态度都有深远的影响。我们现在的人看古代这些教育的方法、内容,有时候还不能理解深意,所以学习很重要,学习才能体会到老祖宗的智慧、用心。还提到教学的内容,包括音乐的教化,"不学操缦,不能安弦";诗歌的教育,"不学博依,不能安诗";还有礼教,"不学礼,无以立",人学了礼教,才知道如何为人子,如何为人弟,如何为人臣,如何当学生,应对进退之礼,他才能明白。现在的人都不懂规矩,就是没有礼的教化。

我们来看一篇文章,王阳明先生的《训蒙大意》,来体会一下这几个 教育内容的重要性。"蒙"就是植物刚发芽,比较脆弱。"训蒙",怎么样 呵护它,养育它。

古之教者,教以人伦;后世记诵词章之习起,而先王之教亡。今教童子,惟当以孝悌忠信礼义廉耻为专务。其栽培涵养之方,则宜诱之歌诗,以发其志意;导之习礼,以肃其威仪;讽之读书,以开其知觉。今人往往以歌诗习礼为不切时务,乌知古人立教之意哉?大抵童子之情,乐嬉游而惮拘检。如草木之始萌芽,舒畅之,则条达;摧难之,则衰萎。今教童子,必使其趋向鼓舞,中心喜悦,则其进自不能

已矣!故凡诱之歌诗者,非但发其志意而已,亦所以泄其跳号呼啸于 咏歌,宣其幽抑结滞于音节也。导之习礼者,非但肃其威仪而已,亦 所以周旋揖让而动荡其血脉, 拜起屈伸而固束其筋骸也。 讽之读书 者,非但开其知觉而已,亦所以沉潜反复而存其心,抑扬讽誦以宣其 志也。凡此皆所以顺导其志意,调理其性情,潜消其鄙吝,默化其 粗顽,日使之渐于礼义而不苦其难,入于中和而不知其故也。若近世 之训蒙稚者、日惟督以句读课仿、责其检束、而不知导之以礼、求其 聪明,而不知养之以善。鞭挞绳缚,若待拘囚;彼视学舍若牢狱而不 肯入,视师长如寇仇而不欲见。窥避掩覆以遂其嬉游,设诈饰诡以肆 其顽鄙, 偷薄庸劣, 日趋下流, 是盖驱之于恶而求其为善也。何可得 乎? 凡歌诗, 须要整容定气, 清明其声音, 均审其节调, 毋躁而急, 毋荡而嚣, 毋馁而慑, 久则精神宣畅, 心气和平矣! 凡习礼, 须要澄 心肃虑, 审其仪节, 度其容止, 毋忽而惰, 毋沮而怍, 毋径而野, 从 容而不失之迁缓,修谨而不失之拘局,久则礼貌习熟,德性坚定矣! 凡授书,不在徒多,但贵精熟。量其资禀,能二百字者,止可授以 一百字。使其精神力量有余,则无厌苦之患,而有自得之美。讽诵之 际,务令专心一志,口诵心惟,字字句句抽绎反复,抑扬其音节,宽 舒其心意。久则义理浃洽(jiā), 聪明日开矣!

"古之教者,教以人伦",点出教育的重要内容五伦大道。"后世记诵词章之习起",功利色彩起来了,虚荣心起来了,觉得记诵、很会写文章就很厉害,就是成才。"而先王之教亡",真正教人成圣成贤的方法、教导,反而忽略了。"今教童子",现在教小孩,"惟当以孝悌忠信礼义廉耻为专务","专务"就是核心、重点。我们多次提到,所有社会的问题,其实都是缺德的问题。这八个字可以解决所有家庭、社会以及世界的问题。

"其栽培涵养之方,则宜诱之歌诗,以发其志意",以诗歌来引发学生的兴趣、情感、志向,他学得很有方向,很有乐趣。"导之习礼",又用礼

慧 OL.

130

来教他规矩,"以肃其威仪",这个人中规中矩,不会轻浮,不会随便。大 家假如到初中、高中校门口前站十分钟,现在十几岁的孩子稳不稳重?光 是穿衣服,就琳琅满目了。看他们的头发,更是鹤立鸡群,什么情况的都 有。彼此打来打去的,很轻慢,闽南话叫"无仔",就是没有人样子。这 就是没有教他礼仪,没有威仪。女子尤其要端庄,假如她很轻浮、随便, 这个世界就乱了。不是对女子要求多、大家冷静想一想、男子比较容易冲 动,女子庄重的时候,男子不敢造次。女子一随便,男子本身容易冲动, 那就兵败如山倒。现在因为男女问题,很多家庭都受到很大的困扰,所以 女子的教育不可忽略。习礼,人就懂得自重,又懂得尊重他人。

"讽之读书,以开其知觉","书"是指经典。常常读诵经典,不断地 熏习,就知道是非善恶。而且书读百遍,其义自现,慢慢地经义就浮现出 来了。人本来就有智慧,静了以后、定了以后就开智慧。心浮气躁,什么 智慧都起不来。

"今人往往以歌诗习礼为不切时务",现在的人觉得学《诗经》,学礼 教是不切实际,学一些技能最好,看得太浅。"乌知古人立教之意哉?" 他不明白古人教这些经典的深意在哪里。"大抵童子之情,乐嬉游而惮拘 检","惮"就是害怕,小朋友很害怕把他管得死死的,他都憋不过气来了, 所以要顺着孩子的性情。"如草木之始萌芽",草木刚开始发芽的时候。"舒 畅之,则条达",要顺势而为,不要压它,枝条慢慢才长得很好。"摧难 之,则衰萎",压制他就衰败枯萎了。"今教童子,必使其趋向鼓舞",要 让孩子愈学愈欢喜愈鼓舞,想学。"中心喜悦,则其进自不能已矣",学得 很高兴,他自己不断地前进,谁都不能让他停下来。他是"学而时习之, 不亦说乎",这样才是对的。真的有收获、欢喜的时候,就很主动学习了。

"故凡诱之歌诗者",用诗歌、《诗经》来引导孩子。"非但发其志意而 已",《诗经》里面很多文章都可以唱,可以把一个人的志向、情感抒发出 来。不只达到这个效果,"亦所以泄其跳号呼啸于咏歌"。小朋友唱啊唱, 精力就宣泄掉了。他本来就好动,然后你把他每天都管得像牢犯一样,最 后他就什么样?妈妈在的时候好乖,妈妈不在的时候,"哇,今天是快乐的日子!"那就教成阳奉阴违了。"宣其幽抑结滞于音节也",所以,不要让他一直憋,气血都不通。所以老祖宗是很懂人性的,不是电影里面的,带着一副眼镜,拿着一支棍子,很古板,这都是误解了。

"导之习礼者","习礼"意思很广,包括习劳,"黎明即起,洒扫庭除",这都是为人子的本分。"非但肃其威仪而已",不只是让他行住坐卧有威仪。"亦所以周旋揖让而动荡其血脉,拜起屈伸而固束其筋骸也",习礼还可以让他经脉通畅,身体强壮。大家注意,古代男子都很强壮。你看,夫子很有气质,可是他拉起弓箭来,可以射穿七重铁甲,文武双全。

"讽之读书者",读诵这些经典,"非但开其知觉而已",不只可以分辨 邪正善恶,"亦所以沉潜反复而存其心",读的这些经句慢慢沉淀,突然有 一天就悟到了。"抑扬讽诵以宣其志也",通过这些经典的教诲,慢慢地他 的志向愈来愈明确,愈来愈远大。

"凡此皆所以顺导其志意,调理其性情",都是顺着人性,循序渐进地来教导他,不是压抑,也不是很死板。"潜消其鄙吝,默化其粗顽",都是在无形当中,把他一些坏的习性给化掉。"日使之渐于礼义而不苦其难",懂得知礼知义了,学得很欢喜很融入,不觉得很困难。"入于中和而不知其故也",性情中和,但也不知道什么时候变成这样,潜移默化。

"若近世之训蒙稚者",近代这些教小孩的老师、父母变成什么样? "日惟督以句读课仿",都只是督促他记一些句子,"仿",写书法,逼他做这一些作业。这一段跟我们之前讲的那一段相呼应,"今之教者,呻其占毕,多其讯言,及于数进而不顾其安。使人不由其诚,教人不尽其材。""责其检束",拿一些规矩,每天就盯着他,像警察一样。"而不知导之以礼",不知道把这些礼教融合在每天生活的细节里面,让他自自然然地学会。"求其聪明",都希望把他教得很聪明。"而不知养之以善",现在的孩子头脑反应很快,但是不知道什么是善恶。而且,假如他做得不好,或者提升得太慢,"鞭挞绳缚",就打他、绑他、推他。"若待拘囚",好像对待 犯人一样。"彼视学舍若牢狱而不肯入",这么逼到最后,孩子觉得教室就像监牢一样,不敢进去了。"视师长如寇仇而不欲见",老师变仇人,见都不想见。"窥避掩覆以遂其嬉游",偷偷地逃避掩饰,找机会玩,"设诈饰诡以肆其顽鄙",找很多借口,很多谎言,就为了能够让自己不要读书了,可以出去玩,可以出去放纵。"偷薄庸劣","偷"是偷偷的,"薄"是渐渐。我们有一个成语叫"日薄西山","薄"也是渐渐的意思。"日趋下流,是盖驱之于恶而求其为善也。何可得乎?"这样逼迫的方式,慢慢让他趋向于邪恶了,还想让他愈学愈善良,怎么可能做得到?

"凡歌诗,须要整容定气,清明其声音",在教诗歌的时候很讲究,声音要适中。"均审其节调",跟人配合,唱的时候要不疾不徐,音要抓得准。"毋躁而急,毋荡而嚣,毋馁而慑,久则精神宣畅,心气和平矣",每天都唱这些善歌,陶冶性情,精神也会非常好。勿躁、勿急,唱歌也是在调伏急躁,慢慢把放肆、放荡的性情化掉。诗歌很能鼓舞人,久之会让人很有精神,很有人生方向。

"凡习礼,须要澄心肃虑,审其仪节,度其容止",习礼的时候心要很定。比方说鞠躬、祭祀,心都是非常专注的。然后常常观照自己的一举一动,很知道分寸。"毋忽而惰,毋沮而怍,毋径而野。从容而不失之迂缓,修谨而不失之拘局。久则体貌习熟,德性坚定矣",有了礼教,德行就有根基了。大家可以去感受一下,习礼之人,精神面貌很好。他不会很随便,很懒惰,不会看起来很沮丧、很没精神,而且他很从容,不拖拖拉拉的;他很谨慎,但不让人觉得拘谨。应对进退都非常得当。

"凡授书,不在徒多",读经不是要他背很多。"但贵精熟",要能非常专精、熟悉这些教诲。"量其资禀,能二百字者,止可授以一百字",衡量资质状况,每一天可以背两百个字的,就让他背一百好了。"使其精神力量有余,则无厌苦之患",他觉得学得不难,能力会慢慢提升。现在这个时代就是急于求成,揠苗助长,他就愈学愈苦。"而有自得之美",觉得有心得,很从容。

"讽诵之际",在读诵经典的时候,"务令专心一志",很专注地去读, "口诵心惟",读诵的时候很自然提起一种观照自己的态度。"字字句句抽 绎反复,抑扬其音节,宽舒其心意",以前的人在读经的时候,很自然地 就摇头晃脑,读得很有味道。"久则义理浃洽","浃洽"念jiā qià,就 是很周全,了解得更多。读诵久了,对义理慢慢就能融会、体悟。"聪明 日开矣!"

这一段, 古人把教诗歌、教礼对孩子的长远影响, 还有顺着孩子的性情来教, 分析得很细。所以, 我们要把五千年的文化教育重新恢复, 得要下很大的功夫。

好,我们回到《礼记·学记》。刚刚这一段,提到教学不妥当的方法,跟《礼记·学记》所讲的差不多。学生把老师都看作仇人,然后一毕业什么都忘了,好像终于解脱了一样。我们这一代人,四十岁上下的人,基本上都是这么过来的吧?我记得我念初中、高中,一天考好几科,那真的是有时候都想拿头去撞墙。那个时候就觉得,怎么这么教,怎么这么读书,太苦了。所以我自己当老师的时候,我就提醒自己,不能再这么教了。但是问题来了,不能这么教,要怎么教?

有一个父亲,他小时候爸爸太严格,让他很痛苦,然后他就告诉自己,自己当爸爸不能这么凶,不能常常动气了就打人,一定不能像爸爸那样。结果孩子出生了,过了几年,他非常痛苦。他说,我教我儿子的状况,跟我爸差不多,我很痛苦,我不想这样,结果还这样。潜移默化。

有一个父亲,儿子还不大会讲话,他就很急,把他儿子抓起来:"叫爸爸,叫爸爸。"结果过了一段时间,他儿子会说话了,有一天把鸡抓起来:"叫爸爸、叫爸爸。"所以对的也在学,错的也学。父母脾气大,无形当中就已经传给孩子了。这个恶性循环,我们这一代不能再继续了,一定要以经典为师。

我们也谈到了正确的教育理论、方法。"大学之法,禁于未发之谓豫",预防法。"当其可之谓时",机会教育点要抓好。"不陵节而施之谓

孙",循序渐进。"相观而善之谓摩",相互观摩。其实这每一句,在家庭、在生活、在学校,随时都可以用。我们看"相观而善",哪个同学表现得好,老师马上抓住这个机会,"某某同学非常孝顺","某某同学非常热心地帮助同学",大家一听,就效法他的行为。

我们也提到,《弟子规》每一句都跟这些经句是相应的,每一句都是在防止不好的心态。比方说,"父母呼,应勿缓",防止他不恭敬父母,这叫"禁于未发"。今天他跟妈妈讲话的态度不对了,拖拖拉拉了,爸爸看到了,马上把孩子叫到旁边去,"小朋友怎么可以对妈妈这么无礼?""当其可之谓时","不陵节而施",你要用他能理解的言语去教他,几岁的孩子就用几岁的话。所以这一些教学精神,其实我们为人父母、老师,随时都在用。

上次也跟大家提到了,能看得很远,有防微杜渐的智慧,才能"禁于未发"。"当其可之谓时",也要对教育很敏感,知道这个时候不提醒,他就偏颇了,态度就不对了。还有,当孩子、学生犯错误的时候,我们能不动情绪,才能抓住这个机会点教他。所以又要有智慧判断,又要有修养,不然孩子一犯错,我们火气马上来了,"啪"一巴掌过去了,不要说教育了,那都是反教育了。真的,我们学校有一次开运动会,我妈妈在我们学校教书。我在操场里面,我妈妈就站在操场外面,我一看到妈妈就很高兴,就如人无人之境,人家还在比赛,我就冲过去要找我妈妈。结果冲到一半的时候,突然有一个男老师站在我前面,"啪",一巴掌就下来了。我那个时候真的东西南北都搞不清楚,看到妈妈那个欢喜,然后被一巴掌打得晕头转向。

当下你可以先问问这个孩子嘛,他或许动机是好的。先问一下,才不容易错怪他。纵使他真的错了,他可能是无意的,赶紧提醒他,引导他,让他记取这一次教训。我那一次,什么也没记得,只记得晕头转向。幸好我脾气不大,不然以后看到这个老师,一定是瞪着他看,"你给我记住,等我拳头比你大……"心智就愈来愈不健康了。所以教孩子还是要有耐

心,不能一下子处罚就来了。

"相观而善之谓摩",时时引导孩子看别人的优点。首先,父母、老师要时时能看到他人的优点,孩子就很自然地抓住每一个机会,效法学习。假如父母、老师常常看历史,都跟五千年来的圣贤人学习,孩子的阅历就丰富了。古今中外一些好的榜样,他都可以学。而人一有好的榜样,就肯努力上进。

之前一直在跟大家强调,教学的内容要以德行为主,尤其是伦理道德 因果教育。因果教育让人懂得善有善报,恶有恶报,这样就不敢作恶,这 就是"禁于未发"。现在的人为什么什么都敢干?天不怕,地不怕,他觉 得做坏事没有恶报,死了什么都没有了,所以肆无忌惮地放纵欲望。古 人,五千年来都懂得恶有恶报,才会有畏惧心。所以"五经"里面都有善 有善报,恶有恶报的教诲。《诗经》告诉我们,"上帝临汝,日监在兹"。 老天爷时时都看着你,每天都在鉴察我们的所作所为,都做记录的。道家 讲"善恶之报,如影随形","祸福无门,惟人自召"。《书经》告诉我们, "作善降之百祥,作不善降之百殃。"

其实现在个人的命运,以及国家社会的命运,都在能不能明善恶果报之理。现在天灾人祸很多,根源在心不善,"作不善"就"降之百殃"。现在的人不只殃及自己,殃及子孙的缺德事都做出来了。人偏离伦理道德,社会当中怪现象就愈来愈多了。

不只要了解因果报应,还要了解人与天地鬼神的关系。有一句话叫"举头三尺有神明",心都有心神。《礼记》有一篇叫《祭法》,对祭祀阐述得很清楚。天子立有"七祀",七种重要的祭祀。一、司命;二、中溜;三、国门;四、国行;五、泰厉;六是户神;七是灶神。"司命"主管人的命运、寿命;"中溜"是管房舍的;"国门",管国家的大门;"国行",是门神、路神;"泰厉",是已经去世的天子,没有后代祭祀他,就帮他祭祀。这很厚道;每一家都有"户神";再来是"灶神"。我们上次去马六甲,看到那个古建筑里面还供有灶神,边上一副对联,"上天奏好事,下地保

平安。"诸侯立五种祭祀,"七祀"的前四种,再加"宫厉",诸侯去世了没有孩子的。国家重要的臣子,大夫,他们的祭祀是三种。"族厉",大夫去世了,没有后代,还帮忙祭祀他们。还有祭门神跟路神。老百姓一般立一祀,祭户神或者灶神都可以。

我们这个时代,因果报应跟敬天地鬼神的教育特别缺乏。而这个教育是最急迫的,比伦理道德教育还急迫。为什么? 伦理道德要长期这样熏,一两年,两三年,人们慢慢有羞耻心了。可是,问题是他懂伦理道德,有时候真正面对诱惑守不住啊! 你说多少读书人一失足成千古恨,他读的书多不多? 挺多啊。敬畏心不够,往往在那些境界面前还是会做错,会忍不住。比方贪财,一百万放着,动不动心? 不动是吧? 一千万呢? 考虑考虑。但是懂得因果的,他就绝不贪,不做违背良心的事,因为怕殃及自己乃至后代子孙。

所以我们教导因果教育,其实就是"禁于未发",而且要愈早教愈好,让孩子从小就有这些观念。接下来我们来看一篇文章,《俞净意公遇灶神记》。这篇文章讲因果规律,是从明代就在民间流传很广的一篇劝善文,教化世道人心。我们今天来学习这篇文章,重在学习俞公如何认真修学,最终改变人生命运的精神义理。

江西俞公, 讳都, 字良臣, 嘉靖时人也。多才博学, 十八岁为诸生, 每试必高等。年及壮, 家贫授徒。与同庠生十余人, 结文昌社, 惜字, 放生, 戒淫、杀、口过, 行之有年。前后应乡试七科, 皆不中。生五子, 四子病夭。其第三子甚聪秀, 左足底有双痣, 夫妇宝爱之。六岁戏于里中, 失去, 不知所之。生四女, 仅存其一。妻以哭儿女故, 两目皆盲。公潦倒终年, 贫窘益甚。自反无大过, 惨膺天罚。年四十外, 每岁腊月终, 写疏祷于灶神, 求其上达。如是数年, 亦无报应。

至四十七岁时,除夕与瞽妻一女夜坐,举室萧然,凄凉相吊。忽

闻叩门声。公秉烛视之,见一角巾皂服之士,须发半苍。长揖就座。 自云姓张, 自远路归, 闻君举家愁叹, 特来相慰。公心异其人, 执礼 甚恭。因言生平读书积行、至今功名不遂、妻子不全、衣食不继。且 以历焚灶疏,为张诵之。张曰:"予知君家事久矣! 君意恶太重, 专务 虚名。满纸怨尤、渎陈上帝、恐受罚不止此也。"公大惊、曰:"闻冥 冥之中, 纤善必录。予与同社诸生, 誓行善事、恪奉规条久矣, 岂尽 属虚名乎?"张曰:"即如君规条中'惜字'一款,君之生徒与知交辈, 多用书文旧册糊房裹物,甚至以之拭桌;且借口曰勿污,而旋焚之。 君日日亲见, 略不戒谕一语, 但遇途间一二字纸, 拾归付火, 有何益 哉? 社中每月放生, 君随班奔逐, 因人成事; 倘诸人不举, 君亦浮沉 而已,其实慈悲之念并未动于中也。且君家,虾蟹之类亦登于庖:彼 独非生命耶? 若口过一节, 君言语敏妙, 谈者常倾倒于君。君彼时出 口,心亦自知伤厚,但于朋谈惯熟中,随风讪笑,不能禁止。舌锋所 及, 怒触鬼神, 阴恶之注, 不知凡几; 乃犹以简厚自居。吾谁欺, 欺 天乎? 邪淫虽无实迹, 君见人家美子女, 必熟视之, 心即摇摇不能 遣,但无邪缘相凑耳! 君自反身当其境,能如鲁男子乎? 遂谓终身无 邪色, 可对天地鬼神; 真妄也。此君之规条誓行者, 尚然如此, 何况 其余! 君连岁所焚之疏, 悉陈于天; 上帝命日游使者察君善恶, 数年 无一实善可记。但于私居独处中,见君之贪念、淫念、嫉妒念、褊急 念, 高己卑人念、忆往期来念、恩仇报复念, 憧憧于胸, 不可纪极。 此诸种种恶意, 固结于中, 神注已多, 天罚日甚, 君逃祸不暇, 何犹

公惊愕惶悚,伏地流涕曰:"君既通幽事,定系尊神,愿垂救度!"张曰:"君读书明理,亦知慕善为乐。当其闻一善言时,不胜激劝;见一善事时,不胜鼓舞。但旋过旋忘。信根原自不深,恒性是以不固;故平生善言善行,都是敷衍浮沉,何尝有一事着实?且满腔意恶,起伏缠绵,犹欲责天美报;如种遍地荆棘,痴痴然望收嘉禾,岂

祈福哉?"

不谬哉? 君从今后,凡有贪、淫、客气、妄想诸杂念,先具猛力,一切屏除。收拾干干净净,一个念头,只理会善一边去。若有力量能行的善事,不图报、不务名、不论大小难易,实实落落,耐心行去。若力量不能行的,亦要勤勤恳恳,使此善意圆满。第一要忍耐心,第二要永远心,切不可自惰,切不可自欺,久久行之,自有不测效验。君家事我,甚见虔洁,特以此意报之。速速勉持,可回天意。"言毕,进入内室;公即起随之。至灶下,忽不见,方悟为司命之神。因焚香叩谢。即于次日元旦,拜祷天地,誓改前非,力行善事,自别其号,日净意道人,志除诸妄也。

初行之日,杂念纷乘,非疑则惰,忽忽时日,依旧浮沉。因于 家堂所供观音大士前,叩头流血,发誓愿善念真纯、善力精进,倘 有丝毫自宽,永堕地狱!每日清晨,虔诵大慈大悲圣号百声,以祈 阴相。从此一言一动、一念一时,皆如鬼神在旁,不敢欺肆。凡一 切有利于人、有济于物者,不论事之巨细、身之忙闲、人之知不 知、力之继不继,皆欢喜行持、委曲成就而后止。随缘方便,广 植阴功。且以敦伦勤学、守谦忍辱,与夫因果报应之言,逢人化 导,惟日不足。持之既熟,动则万善相随,静则一念不起。如是三 年,年五十岁,乃万历二年,首辅张江陵居正为子择师,人交口荐 公,遂聘赴京师。公挈眷以行。张敬公德品,为援例入国学。万历 四年丙子, 附京应试, 遂登科; 次年中进士。一日, 谒内监杨公。 杨令养子五人出拜, 内一子, 年十六, 公若熟其貌, 问其籍。曰: "江右人。小时误入粮船,犹依稀记姓氏闾里。"公甚讶之,命脱左 足,则双痣宛然。公大呼曰:"是我儿也!"杨亦惊愕,即送其子随 公还寓。公奔告夫人。夫人抚子大恸,血泪迸流。子亦啼,捧母之 面而舐其目。双瞽复明! 公悲喜交集, 遂不愿为官, 辞江陵回籍。 张高其义,厚赠而还。公居乡,为善益力。其子娶妇,连生七子皆 育,悉嗣书香焉。公手书遇灶神并实行改过事,以训子孙。身享康

寿八十八岁。人皆以为实行善事,回天之报云。

"江西俞公,讳都",俞公名都后来德行非常好,"讳"是敬称尊长的名字。"字良臣,嘉靖时人也","嘉靖"是明世宗的年号。"多才博学",从小读书,多才多艺,很有学问。"十八岁为诸生",十八岁就考上秀才了。"每试必高等",考试都名列前茅。"年及壮",可是到了壮年,"家贫授徒",家里比较贫穷,开私塾教学生。"与同庠生十余人",与当地县办学校里面一起读书的同学十余人,"结文昌社,惜字,放生"。他们读的是儒家的书,可是结文昌社,读书人都很尊崇文昌帝君,都接受他的教诲。文昌帝君特别重视字纸,因为这是记载圣贤的教诲。"戒淫、杀、口过",这些非常容易犯的罪孽,要好好地去禁止。

"行之有年",他做了好多年,"前后应乡试七科",乡试是指整个省的考试,前前后后七次参加举人的考试,"皆不中",都没有考上。"生五子",他有五个儿子。"四子病夭",死了四个。"其第三子甚聪秀",特别聪明,"左足底有双痣,夫妇宝爱之",夫妻很疼爱这个儿子。"六岁戏于里中,失去,不知所之",走丢了。"生四女,仅存其一",只剩一个女儿了。"妻以哭儿女故,两目皆盲",太太哭到眼睛都瞎了。"公潦倒终年,贫窘益甚",非常穷困潦倒,很可怜。"益甚",愈来愈差,"益"就是更加的意思。

"自反无大过,惨膺天罚",他自己想一想:我又没做错什么事情,怎么老天爷对我这么不公平,这么处罚我?这样的命运,他心里服不服?他觉得我做那么多好事,怎么结果是这样,这一个心,怨天尤人,罪加一等。还要再加一条,他是读书人,知理还犯错,知法又犯法。

"年四十外",四十岁以后,"每岁腊月终","岁"就是每一年,"腊月"是十二月,"终"就是十二月最后一天,除夕。"写疏祷于灶神,求其上达",疏文,一般用黄色的纸。在灶王爷面前祈祷,把这些写给上帝的报告烧了,希望灶王爷去禀报他做的好事。"如是数年",做了好多年,"亦

无报应",都没有好报现前。

"至四十七岁时,除夕与瞽妻一女夜坐","瞽"是指眼睛瞎了,三个人坐在那里。"举室萧然,凄凉相吊"。大家可以去想象,除夕都没得吃,窗户又破好几个洞,风吹进来,然后互相看看,也不知道要讲什么好。实在是苦得连话都讲不出来了。"忽闻叩门声",有人敲他们家的门。"公秉烛视之",拿着蜡烛,赶紧去开门。"见一角巾皂服之士",有位老者绑着一个角巾,穿着黑色的衣服。"须发半苍",头发胡须黑白相间,也有一点年纪了。"长揖就座",这一位长者很恭敬地跟他行礼,然后坐下来自我介绍。"自云姓张,自远路归",介绍自己姓张从远归来,刚好经过你们家。"闻君举家愁叹",听到你们家叹气的声音很大,"特来相慰",特地前来慰问。

"公心异其人",俞都先生觉得这个人不是一般人,"执礼甚恭",对他特别恭敬。"因言生平读书积行",我都做了多少好事了,"至今功名不遂","遂"是成的意思。"妻子不全",妻子和孩子不能保全,儿女夭折的那么多。"衣食不继",吃饭有一顿没一顿的,生活都成问题。"且以历焚灶疏,为张诵之",每一年都写疏文,请灶神帮忙上传,还把疏文念给这位张先生听。

"张曰:予知君家事久矣!"这位张先生说了,好了,你别说了,我知道你们的家事很久了。"君意恶太重",你看起来挺善良的,但意念邪恶,做善事就是给人看的,就是为了赢得虚名,"专务虚名"。"满纸怨尤",都是抱怨,写的疏文看都看不下去了。"渎陈上帝","渎"就是冒犯,不恭敬,"恐受罚不止此也",你可能要遭的灾祸还不只这样而已。

"公大惊",俞都先生很惊讶,"曰:闻冥冥之中,纤善必录",我听说,一点点善都能记录下来。"予与同社诸生誓行善事、恪奉规条久矣",我跟我这些同学发誓行善,我遵守文昌帝君的教诲很久了,做了好多年啊。"岂尽属虚名乎",做了那么多,怎么会都是虚名呢?所以一个人承认错误容不容易?不容易。"张曰:即如君规条中惜字一款",好吧,你说你

奉行文昌帝君的教诲很久了,那我举例给你听吧。就"惜字"这一个项目,"君之生徒与知交辈",你的学生与好朋友,"多用书文旧册糊房裹物",一些旧的书他们把它撕掉,就糊在窗户上,"甚至以之拭桌",还拿来擦桌子,"且借口曰勿污,而旋焚之",都擦完了,有人来了就赶紧拿去烧掉,还装得好像很珍惜字纸一样。"君日日亲见",你每天都看到,"略不戒谕一语","略"就是稍加,你没有稍微地提醒他们,劝解他们。为什么不劝他们呢?不想得罪人,该劝没有劝,姑息身边的人,彼此德行都愈来愈堕落。"但遇途间一二字纸",走在路上,看到地上有纸,"拾归付火",因为路上都有邻居看到,"哇,俞先生好有德行",就在等那一句话。假如那句话没人讲,就做得心不甘情不愿。"有何益哉?"

"社中每月放生",文昌社每个月都放生,"君随班奔逐"。我们看这个"君"字,古人很有修养,他做得再怎么不好,还是很尊重他,称他"君"。所以以后人家称呼我们君,是提醒我们要像个君子。你每个月都放生,是随波奔逐,人家有办了,你就跟着去。"因人成事",都是别人促成的,不是你自己主动的。"倘诸人不举",假如这一个月没有人说要放生,"君亦浮沉而已",你从来没有一次主动说要放生的。"其实慈悲之念并未动于中也","中"就是心,从来没真正把慈悲心发出来。"且君家虾蟹之类亦登于庖","庖"是指厨房。孟子讲"君子远庖厨",就是"见其生不忍见其死,闻其声不忍食其肉"。看它活蹦乱跳的,不忍心看它被杀;听到它的声音,不忍心吃它的肉;这是人很自然的慈悲心。虽然你在放生,可是你们家厨房还常常有螃蟹、虾,"彼独非生命耶",难道它们不是生命吗?

"若口过一节",再看造口业这个部分。"君言语敏妙",你说话太厉害了,敏捷又巧妙。"谈者常倾倒于君",跟你交谈的人,对你崇拜得不得了。"君彼时出口",你的这些言语出去了,"心亦自知伤厚",伤了自己的厚道,也伤了别人的心。明知道不妥了,"但于朋谈惯熟中",跟老朋友都很熟悉了,讲话就比较没有遮拦,没有顾忌,有时候就很随便、放肆。

"随风讪笑,不能禁止。舌锋所及,怒触鬼神"。所以人的福报往往都是从嘴巴漏掉的,所以叫祸从口出。"阴恶之注",因为造口业所积累下来的罪业,"不知凡几",已经不知道有多少了,"乃犹以简厚自居",还自以为厚道,在那里自我欣赏。"吾谁欺",你到底要骗谁啊?"欺天乎",骗得了上天吗?

"邪淫虽无实迹",你虽然没有犯邪淫的实际行为,"君见人家美子 女",看到很漂亮的女子,"必熟视之"。什么叫熟视之?就是看得都目不 转睛了。"心即摇摇不能遣",把持不了自己的心。"但无邪缘相凑耳",是 没有碰到不好的缘,假如碰上了,说不定就犯了。"君自反身当其境,能 如鲁男子乎?"你自己想一想,假如遇到美色当前,你能够像鲁国的柳下 惠一样吗?诸位学长,柳下惠的故事有没有跟大家讲过?"坐怀不乱"。 有一次柳下惠要进城,城门已经关起来了,没办法,只好在城外过夜。后 来又来了一个女子, 天很寒冷, 女子可能会冻死, 所以柳下惠就把她抱在 怀里取暖。这是功夫。结果好事传得很快,人们都知道了,柳下惠很有德 行。为什么? 古代人崇尚道德。现代人是好事不出门,八卦传千里,坏事 传千里。这件事过没多久,有一天晚上,狂风暴雨,有一个女子独居,房 子给吹坏了,她很害怕,就去敲隔壁家的门,隔壁刚好也是一个男子独 居。"哎呀,雨太大了,你赶紧让我进去躲躲吧。""不行,我不能开门。" 那个女子说:"你们读书人不就要学习柳下惠嘛,有什么好紧张的,赶紧 帮我开门,让我进去躲一夜。"那个读书人说:"不行,我知道我受不了。" 这叫有自知之明。这个读书人就把这个女子挡在门外了。

这件事传到孔子那里,孔子说,这个人学柳下惠是学得最像的!"当其可之谓时",孔子都是给天下的人机会教育。不然,听了柳下惠的故事,每个人都学他的样子,结果一失足成千古恨。从小长辈都提醒我们,自己有几两重,要称一称,量力而为。孔子为什么说他学得最像?他存心学得最像。柳下惠是念念为那个女子着想。这个男子把这个女子关在门外,也是为她着想,不然到时候出状况了,这个女子的一生就毁了。

"遂谓终身无邪色,可对天地鬼神",你还自认为对女色都不动心,没有任何邪色。"真妄也!"你这一条又造了口业,妄语。"此君之规条誓行者,尚然如此",刚刚举的都是文昌社里面重要的条规,你都做得乱七八糟了,其他的就更不用说了,"何况其余"。

"君连岁所焚之疏",你每一年所烧掉的疏文,"悉陈于天",上天都收到了。"上帝命日游使者察君善恶",上帝派了天神来考察你。"数年无一实善可记",真实的善一条都没有,反而看到了什么呢? "但于私居独处中",你自己在家里独处的时候,"见君之贪念、淫念、嫉妒念、褊急念",心胸狭小,又非常急躁,叫"褊急"。"高己卑人念",傲慢。"忆往期来念",就是常常忧虑、牵挂未来,我以后能不能好命,这都是烦恼。要怎么收获,怎么去耕耘就对了。"恩仇报复念",脾气特别大,都想着要报私仇。"憧憧于胸","憧憧"就是心神不定。"不可纪极",不可终极,那些不好的念头停不下来。这些恶念,每起一个就是造一个业。这在《了凡四训》当中讲得非常清楚。卫仲达才四十来岁,结果把他造恶的记录拿出来,几乎把整个房间都占满了。他很惊讶,我才四十来岁,哪有造这么多恶?结果阴间的官员告诉他,一念不正就是造恶了,"不待犯也"。假如变成言行,恶就更大了。这个故事提醒我们,修养自己要从根上修,向起心动念纯善纯净的方向去努力。

"此诸种种恶意,固结于中",这些意念凝结在你的胸中,完全把你控制了。"神注已多",神明记下来的太多了。"天罚日甚",上天的惩罚愈来愈重了。"君逃祸不暇",你逃祸都来不及了,"何由祈福哉",还敢祈求福报。"公惊愕惶悚",非常惊讶,非常害怕。"伏地流涕曰",跪下来痛哭流涕。"君既通幽事",这些事您都这么清楚,"定系尊神",一定是尊贵的神明,"愿垂救度",希望你能帮助我,救度我。以前读书人有个好处,一有缘出现,懂得回头。现在的人懂这些理的少,人家跟他开解这些道理,可能他就回一句话:"要你管,死是我的事,我就喜欢死,你管我?"所以为什么说"子孙虽愚,经书不可不读",他不明理,遇到再好的缘,对他也

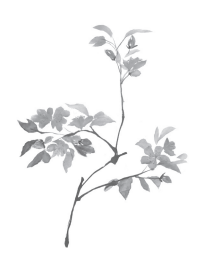
没帮助。有懂得这些道理的基础,很可能贵人就出现了。

"张曰:君读书明理,亦知慕善为乐",你也懂道理,也觉得行善是快乐的,也会仰慕这些善行。"当其闻一善言时",听到一个很好的教诲,"不胜激劝",也很激动,也很想去落实、去效法。"见一善事时,不胜鼓舞",看到人家做善事,也非常受鼓舞,要去实践。"但旋过旋忘",虽然你有善心,但是很短暂,就像早晨的露水,一下子就不见了。"信根原自不深",虽有善心,但这个善的根不深、不牢,易随着这些恶念恶行。"恒性是以不固",没有办法很长远地去行善,没有恒心,五分钟热度。所谓的"君子立长志,小人常立志",人常常立志,立到最后连对自己都没信心。"故平生善言善行,都是敷衍浮沉,何尝有一事着实?""没有恒心,做的事都不实在。"且满腔意恶起伏缠绵",整个胸中都充满恶念,"犹欲责天美报",你自己这个样子,还想要老天爷给你好报?"如种遍地荆棘",都种荆棘,"痴痴然望收嘉禾",我要收好的米,好的粮食。"岂不谬哉?"那不荒谬吗?

接下来,张先生给他具体的建议了。我们以后劝朋友的时候,问题要提出来,提出来以后要指给他一条明路。你不要骂人骂得很痛快,然后也不给人家一些具体改造命运的方法。所以人要劝,提出不同的意见、批评的时候,同时要把好的意见准备好。现在都是批评很厉害,批评到最后,人家说那我该怎么做呢,"我也不知道,你自己看着办。"这都是做事不够周详,不够负责任。你真为他好,会替他想,会给他具体的建议。

什么建议?我们下一节课再继续深入这篇文章。好,谢谢大家!





# 第十一讲



### 诸位学长,大家好!

我们接着看《俞净意公遇灶神记》这篇文章。张先生把俞都先生的问题都讲透了,都是不好的意念,"意恶太重,专务虚名"。种遍地的荆棘,却还痴痴地妄想要收粮食,岂不是太荒谬了吗?

下面是具体的建议。"君从今后,凡有贪、淫、客气、妄想诸杂念","客气"就是不实在、应付。"先具猛力",下勇猛的心。"一切屏除",一有这些不好的念头起来,赶紧把它去掉。不怕念起,只怕觉迟。"收拾干干净净,一个念头,只理会善一边去",念头都是善的,跟八德相应,跟觉悟相应,就对了。"若有力量能行的善事",遇到善事了,够力量去做的,"不图报、不务名",不要想着好报,也不要为了名闻利养,"不论大小难易,实实落落,耐心行去",就实实在在去行善,诚诚恳恳地做。"若力量不能行的,亦要勤勤恳恳,使此善意圆满",虽然力量不够,还是不断地祝福他人有更好的发展。"第一要忍耐心",忍得住脾气,忍住不要起坏的念头,这都是忍的功夫,扩宽度量。"第二要永远心",要坚持去行善。"切不可自惰",懈怠了。"切不可自欺",不要欺骗自己。"久久行之,自有不测效验",自有料想不到的好的感应、好的果报。

"君家事我",张先生表明身份,你事奉我,"甚见虔洁",非常地虔诚、恭敬。"特以此意报之",今天跟你谈这些,是回报你事奉灶神这么恭敬。"速速勉持",赶紧勉励自己照着这些教诲去做。"可回天意",可以改造你这一生的命运。"言毕,进入内室",说完,就走进里面的房子。"公即起随之",赶紧跟在后面。"至灶下,忽不见",突然,张先生就不见了。"方悟为司命之神","悟"就是了解、明白了,终于明白他就是灶神,"因焚香叩谢"。"即于次日元旦",隔天大年初一,"拜祷天地",祭拜天地,"誓改前非",发誓要痛改前非,"力行善事",就是要尽心尽力去

改过。改造命运,最重要的是改习气。我们看俞都先生,他看起来做了这么多善事,但是在意念上,他的习气有增无减,命运就转不过来。现在修行的人很多,改造命运的人不多,主要还是心地不纯净,意念还是有很多不好的地方。只要是依教奉行,没有不改造命运的。"自别其号,曰净意道人",从这一天开始,就别号"净意道人",所以后世就称他俞净意先生。下定决心,从意念改起。"志除诸妄也",取这个别号,就是时时提醒自己从意念当中去改正。

"初行之日",一开始去做的时候,"杂念纷乘",不好的念头还是非常多,"非疑即惰",怀疑的心常常会冒出来。"这么做真的会好吗?"有时候就懈怠了,不想做了。"忽忽时日",恍恍惚惚,日子一天又一天,虚度了。"依旧浮沉",进进退退,没什么进步。他也觉得很难过,怎么自己还是没有办法进步呢?"因于家堂所供观音大士前",就在自己家里面所供的观世音菩萨像前,"叩头流血",忏悔,叩头叩到流血。"发誓愿善念真纯,善力精进",对着神像发誓,每一个意念都是非常纯净纯善,力行善事都是愈来愈努力主动。"倘有丝毫自宽",假如有一丝一毫的自我宽恕,自我退缩,不认真,不尽力,"永堕地狱",就堕地狱。

"每日清晨,虔诵大慈大悲圣号百声,以祈阴相","祈阴相"就是祈求观世音菩萨暗中帮助。其实,人的意念一起,天地都有感应,冥冥中圣贤、祖先也会保佑。但是要诚心改过。所以《中庸》说,"至诚如神",至诚就能感通。下了决心以后,整个人的身心感觉不一样了,"从此一言一动,一念一时,皆如鬼神在旁,不敢欺肆",好像这些鉴察的神都站在旁边,不敢乱来了。《大学》里面说,"十目所视,十手所指",一个人随时都感觉有十只眼睛在看他,十只手都指着他,他敢不敢乱来?人间有警察,天地也有警察,而且他们的组织比世间严密多了。你在家里干什么,警察都不知道,是吧?但是天地鬼神很有本事,都鉴察得到。

"凡一切有利于人、有济于物者",只要对人、对物有帮助的,"不论事之巨细",不论是大事、小事,"身之忙闲",不论自己忙不忙,"人之知

**不知**",别人知不知道,"**力之继不继**",自己有没有力量,"**皆欢喜行持、 委曲成就而后止**",都是尽力,纵使自己委屈、辛劳,都在所不辞。

"随缘方便",有缘了尽力去做,处处替人着想,给人方便。"广植阴功",广结善缘,都去帮人,积了很多阴功。"且以敦伦勤学",毕竟他也读了很多书,能以经典、教理去劝人家守好五伦道德,劝人勤学。"守谦忍辱",能谦虚待人,能忍住脾气,忍受侮辱。"与夫因果报应之言",常常劝人要行善积德,才有好的果报。"逢人化导",不疲不厌地去劝人,尽心尽力,诲人不倦。"惟日不足",都觉得时间不够。"持之既熟",灶神爷给他的教诲,他尽力去做了,慢慢的,这些存心、言行都已经变得很自然了。"动则万善相随",只要起念头了,一言一行都是善心。"静则一念不起",没事的时候,一个邪念都不会起来。真正做到了净意,自己的意念都纯净了。

"如是三年,年五十岁",三年以后他五十岁。"乃万历二年","万历"是明神宗的年号。"首辅张江陵居正为子择师","首辅",首席大学士,这个国家最推崇的最有学问的人,张居正。为什么叫张江陵呢?一般很有道德、对国家社会很有贡献的人,就以他的出生地称呼,代表这个地方成就了一个很有道德的人。张居正先生为儿子选择老师,"人交口荐公",俞都先生德行好,有口皆碑,人家推荐他。"遂聘赴京师",他到了京都,做了张居正先生儿子的私塾老师。"公挈眷以行",带着家人到了京城。"张敬公德品",张居正先生非常恭敬俞公的德行,"为援例入国学",让他进国学去。

"万历四年丙子,附京应试,遂登科;次年中进士",过了两年,他去应试,中了举人。来年的殿试,又考上进士了。"一日,谒内监杨公",他去见宦官杨公。"杨令养子五人出拜",这个公公收了五个义子。"内一子,年十六,公若熟其貌",觉得有一子非常面熟。"问其籍",问他以前住哪里。"曰:江右人,小时误入粮船,犹依稀记姓氏闾里",记得他自己的姓名,住在哪里。"公甚讶之,命脱左足,则双痣宛然",俞公一看,左足底

有两颗痣。"公大呼曰:是我儿也",就是我儿子。"杨亦惊愕",当下杨公公也非常惊讶,赶紧送孩子跟自己的父亲相聚,"即送其子随公还寓"。"公奔告夫人",夫人因为死了这么多孩子,都哭瞎了眼。"夫人抚子大恸",夫人见到自己的孩子,当场抱着孩子痛哭,"血泪进流",血跟泪水一起都流出来了。"子亦啼",儿子也非常感伤,流泪,"捧母之面而舐其目",用舌头舔母亲的眼睛,"双瞽复明",母亲的双眼恢复光明了。"公悲喜交集,遂不愿为官,辞江陵回籍",回到自己的家乡。"张高其义",张居正先生非常推崇他的情义,"厚赠而还",赠给他很厚的礼。

"公居乡",俞公在自己的家乡,"为善益力",行善更加努力,觉得老天非常厚爱他,丢失的儿子找回来了,太太也复明了。"其子娶妇",后来儿子娶太太了,"连生七子皆育",本来命运是断子绝孙,结果转变过来,生了七个儿子。"悉嗣书香焉","悉"就是全,"嗣"是延续,我们说的子嗣,就是后代。几个儿子都能够承传读圣贤书的家风。"公手书遇灶神并实行改过事",俞公把遇灶神的事情记下来,还有他怎么改过的过程。"以训子孙",留给子孙,成为他们人生的准则。"身享康寿八十八岁",他也很长寿,活到八十八岁。"人皆以为实行善事,回天之报云",所有知道这个事的人都觉得,是因为俞公行善事上天给他的回报。

从这一段我们也感觉到,俞公的行持已经受到大家的瞩目跟肯定了。 其实这就是给天下人建立信心,善有善报,行善一定会有好的果报。尤其 对现在的人特别重要,现在的人跟他讲道理讲半天,他会讲,你拿证据 来,有谁改造命运改得很好的?拿什么给他看?拿自己啊,这叫为人演 说。为什么?你的改变,习气改掉很多,人家马上有感觉,你整个命运的 改变,会给人很大的信心。俞净意公不只给当时的人信心,几百年之后我 们还在读他的文章,他也给了我们信心,"相观而善",古人的善行也在启 发我们。

我们回过头来看《礼记·学记》,教育所以会兴,是因为教学方法、 心境得当。这四个方法,也要用于教导因果规律的道理,才能达到"禁于 未发之谓豫,当其可之谓时"的效果。包括多讲历史当中、现阶段发生的善恶果报的故事,也能达到"相观而善之谓摩"的效果。

这一段是教育成功的方法,下一段是教育失败的方式。"**发然后禁**","发"就是已经养成,孩子一些坏习惯已经形成了,才要禁止他。"**则扞格而不胜**","扞"是"捍"的古字,抵御、抵抗,"格"是很坚固,坚不可入,"不胜"就是很难扭转,意思就是坏的习惯、习性养成了,纵使要教化,但因为它太坚固了,很难扭转。"江山易改,习性难移。"我们现在都成年了,改一个几十年的习惯容不容易?"扞格而不胜"。

"时过然后学",一些好的学习时机错过了,然后才要学,"则勤苦而难成",非常勤劳刻苦地学,却很难学得好。大家现在背古文有没有这种感觉?七八岁的孩子,因为他们烦恼少,心智比较清净,背得就快。所以要趁孩子小的时候,记忆力特别好,让他把这些人生最重要的道理、经典都能熟背在心。对我们来说,难也要学,而且告诉大家,难跟心态有关,我们觉得它很难,它就难。我们中心的李金友先生,五十岁才开始背经典,他背得很熟。"见人善,即思齐",人家做得到,我们也能做得到,看用心。我有一个长辈,他不识字,但是学经典很认真。他的女儿是中文博士,他就一个字一个字问,到最后也背下来了。"天下无难事,只怕有心人。"而且告诉大家,人的记忆力为什么愈来愈差?记忆力愈来愈差是结果,原因出在哪?因为胡思乱想太多了,烦恼、挂碍的事愈来愈多。所以我们肯放下这些执着跟烦恼,记忆力会慢慢恢复。我们一些同仁都感觉现在的学习状况,不输给高中、大学那个时候。所以人可以返老还童,最重要的就是把烦恼、执着、欲望放下。

"杂施而不孙",教材杂乱无章,没有循序渐进,东学一点,西学一点,"则坏乱而不修",就会造成支离破碎,没有系统。"独学而无友",都自己单独学习,没有好的同参道友一起切磋,"则孤陋而寡闻",孤单、浅陋,缺乏见识。所以往往一些志同道合的人互相切磋探讨,集思广益,深度、广度都能够撞击出来。

"燕朋逆其师","燕"是狎昵,亲近不好的朋友,就违背老师的教导了。但是"方以类聚,物以群分",他会跟这些不好的朋友一拍即合,那也是我们之前没有给他扎下德的根,扎下判断善友的基础。"同是人,类不齐,流俗众,仁者希。"学了《弟子规》就知道,"孝悌也者,其为仁之本与",懂得孝悌的人才是有德行的人。而且"禁于未发"里面也提到,"斗闹场,绝勿近;邪僻事,绝勿问",形成判断的能力,才不会去接近这些不好的环境。"燕辟废其学","辟"指不好的习惯。养成不好的习惯,就会把学业给耽搁了。所以染上不好的习惯,交到不好的朋友,对学业都是很大的障碍。

"此六者,教之所由废也。"教育为什么会废?教育愈来愈失败,教不出人才,跟这六点有很大的关系。比方说"燕辟",假如迷上网络了,那就麻烦了,可能连觉都不睡了。玩物丧志,玩人丧德。所以,就像人的身体,免疫力要强,邪气进不来。所以扎每一个人德行的根,确实是刻不容缓,因为外面的诱惑确实比较多。好几个月以来,很多家长带着三四个孩子,一、三、五都到中心来上课。好的歌曲,从父母到孩子,都琅琅上口。父母让孩子不断地接受这些伦理道德,善的思想、善的音乐,孩子就不会"燕辟废其学"。他都很习惯、很欢喜这种教化,邪的东西一出现,他会很不舒服,自动就避开了。

我们看下一段,提到教育要很注重启发、诱导。"**君子既知教之所由 兴,又知教之所由废**",君子知道教育兴起的原因、方法,又知道教育之所以失败问题出在哪里,"然后可以为人师也"。所以当老师的一定要先了解教育正确的方向、方法,以及哪些是错误的,不妥当的,都要很清楚。不是说有一个师范学院的证书,就可以为人师。真正能传道,才能称人师。史书里面讲,"经师易遇,人师难遭",经典容易遇到,真正教人做人的老师,难遭!

《韩诗外传》里面也提到,"智如泉源,行可以为表仪者,人师也。" 他很有智慧,像泉水一样,智慧不断地流出来,而且很有德行,行为可以

给人做榜样。《孝经》有一段话,"言思可道,行思可乐,德义可尊,作事可法,容止可观,进退可度。"他一言一行,包括他做事的方法,都可以启发人,让人提升,就可以做榜样了。经典中的这些教诲,也是期许我们从事教育工作的人,都要往这个目标迈进。

"故君子之教,喻也。"所以君子教化、晓喻,主要是让人明理。"喻"就是让人明白道理。用什么样的方式呢? "道而弗牵",引导他,但是不要强迫,好像牵着他的鼻子的那种感觉。"强而弗抑",鼓励他,但不要抑制他。"开而弗达",启发他,但是不要和盘托出,把话都讲完,应该让他去思考。"道而弗牵则和",引导他,循循善诱,而不是强硬拉着他,这样就能融洽,学生就觉得,老师很亲切。"强而弗抑则易",鼓励他,不压抑他,学生就觉得轻松自如。你一直鼓励他,他就会比较有信心去做好。"开而弗达则思",启发他,没把话全讲完,他就能独立去思考。"和易以思",非常亲和融洽的气氛,让学生学得很轻松,又能去独立思考,这样的教学方法,"可谓善喻矣"。

我们举一个例子,大家有没有看过《了凡四训》这一部书?了凡先生也是一个很传奇的人。《了凡四训》在日本被列为治国宝典,很受日本人的推崇。了凡先生童年时父亲就去世了。老母亲让他不要读书了,就学当医生。为什么?可以谋生,又可以济人。学得这一门技能,然后能颇有名气,这也是他父亲生前的愿望。

后来,袁了凡先生到了慈云寺,遇到一个老人,胡须很长,相貌不凡,仙风道骨。老人就跟他讲:"你是当官的人,明年好好去读书,就能考上秀才,你何不去读书呢?"结果了凡先生跟他讲,因为我爸爸想要我从医。结果这一位长辈就说,"吾姓孔,云南人也",得"邵子皇极正传",算人的命,算一个国家的命,都算得很准。"数该传汝",还说要传给他。了凡先生把这位老先生引回家里,"试其数",看他算得准不准。"纤悉皆验",很细的事情都算得很准。"予遂起读书之念",实在算得太准了,就相信他说的了。"礼郁为师",就开始读书了。孔先生还说,"县考童生当

十四名,府考七十一名,提学考第九名。"最后,老先生又为了凡先生算这一生,"某年当补廪","补廪"就是公费生领的国家给他们的俸禄。"某年当贡",当上贡生。"贡后某年当选四川一大尹","大尹"相当于县长的重要助手。"在任三年半,即宜告归",就差不多了,该回家了。"五十三岁八月十四日丑时,当终于正寝",连他哪一天哪一个时辰死都算得出来,够厉害。"惜无子",没有儿子。"予备录而谨识之。自后凡遇考较,其名数前后,皆不出孔公所悬定者",之后很多年,所有的考试名次都如孔先生跟他算的,完全准。

只有一件事,"独算余食廪米九十一石五斗当出贡",孔先生算他吃到 九十一石五斗的时候才转成贡生。可是吃到七十余石的时候,"屠宗师即 批准补贡",负责人就要批他当贡生。"余窃疑之",私底下有怀疑。"后 果为署印杨公所驳",后来另一个官员把他驳回了,到了丁卯年才补上贡 生。然后计算了一下,所吃的米刚好九十一石五斗。

经过这些事,他更没有怀疑了。"余因此益信进退有命,迟速有时,淡然无求",反正命都注定了,没有什么好去求的了。所以"贡入燕都,留京一年,终日静坐,不阅文字",后来又回到南京读书。有一天,"访云谷禅师于栖霞山,对坐一室,凡三昼夜不瞑目"。很厉害,三天都没睡觉。"云谷问曰:凡人所以不得作圣者,只为妄想相缠耳",云谷禅师很惊讶,人都被妄想给绑住了,你坐了三天,没有见起一个妄念,为什么呢? "余曰:吾为孔先生算定,荣辱死生,皆有定数,即要妄想,亦无可妄想",我的命都被孔先生算准了,荣辱死生都有定数了,怎么想也没用,想它干什么。

"云谷笑曰:我待汝是豪杰,原来只是凡夫。"云谷禅师就笑了,我以为你是英雄豪杰,原来只是凡夫一个。这么一说,了凡先生很好奇了,"问其故",您这话是什么意思?"人未能无心,终为阴阳所缚,安得无数?"人不能达到无私无我,都在天地五行的控制之下。"但惟凡人有数。极善之人,数固拘他不定;极恶之人,数亦拘他不定",极善的人,他的

命运就整个转变,极恶的人也是。"汝二十年来,被他算定,不曾转动一 毫,岂非是凡夫?"你二十年来的命,全部被算准,一丝一毫都没有变, 不是凡夫,那是什么?"余问曰:然则数可逃乎?"命数真的逃得过吗?

接下来这一段我们就可以看到,云谷禅师是真会教育人,"可谓善喻矣",他真的是"道而弗牵,强而弗抑,开而弗达"。"曰:命由我作,福自己求",开始引导了。而且引导的时候,从对方熟悉的去引导,不要讲一大堆他不懂的。"《诗》《书》所称,的为明训",对读书人来讲,"五经"是必修科目,所以举出这些例子他很容易接受。

"我教典中说:求富贵得富贵,求男女得男女,求长寿得长寿。夫妄语乃释家大戒,诸佛菩萨,岂诳语欺人?"从这一段话我们可以知道,以前的读书人,儒道释的经典都看。纵使他不学佛,《金刚经》、《六祖坛经》,这些很优美的文章他们都读,所以也知道佛家的一些重要的教诲,五戒之一就是不妄语,诸佛菩萨怎么会骗人呢?

"余进曰:孟子言,求则得之。是求在我者也。道德仁义,可以力求",功名富贵怎么求得了?云谷禅师跟他讲,孟子的话没有错,你把它理解错了。六祖说,"一切福田,不离方寸",所有的福报不离开这一颗心,"从心而觅,感无不通。求在我,不独得道德仁义,亦得功名富贵。内外双得,是求有益于得也。"内外都求得了。"若不反躬内省",不反省自己,"而徒向外驰求",只是向外去攀求,"则求之有道,而得之有命矣!内外双失,故无益。"还是求不得。要想求得,要如理如法,要反求诸己,要修这一颗心,命运才能变。

刚刚这一段是"道而弗牵",举一些了凡先生能了解的经句慢慢引导他。"开而弗达",启发他,让他思考,不把话给他讲透,让他自己悟。"因问:孔公算汝终身若何?余以实告",了凡先生把一生的情况都告诉他。"云谷曰:汝自揣应得科第否?应生子否?"那你自己想想,你应该得到功名吗?应该有儿子吗?这就是设问,让他去思考,这就是"开而弗达"。

了凡先生也很受教,"余追省良久,曰:不应也。"赶紧思考、反省,

然后说,不应该。一个人自己承认,一不一样?假如云谷禅师说,你本来就不应该有儿子,你本来就应该考不上嘛,了凡先生心里还可能不服气,为什么?那不是他自己悟到的,他可能还在那里发牢骚。可是引导他,让他自己思考,他就完全明白了。"科第中人,类有福相,余福薄,又不能积功累行,以基厚福",自己又没有好好去行善。"兼不耐烦剧",脾气又不好,"不能容人;时或以才智盖人,直心直行,轻言妄谈。凡此皆薄福之相也,岂宜科第哉!"度量又小,不能容人,时常还用才智去压人,傲慢,常常妄谈很多事情,批评这个,批评那个,刻薄。"舌锋所及,触怒鬼神",这都是他反省薄福之相。

了凡先生又继续说:"地之秽者多生物,水之清者常无鱼,余好洁,宜无子者一;和气能育万物,余善怒,宜无子者二;爱为生生之本,忍为不育之根,余矜惜名节,常不能舍己救人,宜无子者三;多言耗气,宜无子者四;喜饮铄精,宜无子者五;好彻夜长坐,而不知葆元毓神,宜无子者六。"他又分析了好多点自己的问题,好洁、善怒、多言耗气,喜欢晚上喝酒,彻夜常坐,都是他没有儿子的原因。"其余过恶尚多,不能悉数",还有很多。这都让我们反省,读了这么多圣贤书,结果是落得个过恶很多,数都数不完,那就已经偏离了读书的目的。读书是希圣希贤,是改习气,不然都变成储存知识而已。

云谷禅师这个时候又借由他的反省把道理告诉他。"云谷曰:岂惟科第哉。世间享千金之产者,定是千金人物;享百金之产者,定是百金人物;应饿死者,定是饿死人物;天不过因材而笃,几曾加纤毫意思?"科第、福分都是修来的。他有千金的福报,定是千金人物;能享百金福报的,定是百金人物;会饿死的,那也是饿死的人物。上天只是去执行而已,没有偏心,都是人自己造作的命运。

"即如生子:有百世之德者,定有百世子孙保之",这一点我们非常清楚,孔子的后代都八十世了,人家出的都是孝子贤孙。"有十世之德者, 定有十世子孙保之;有三世二世之德者,定有三世二世子孙保之;其斩焉

都跟他分析完了, 道理清楚了,接着给他具体的指导。"汝今既知非,将向来不发科第,及不生子之相",你今天既然知道不对了,将以前不好的习性跟过错,造成不能登科、不能生子的这些错误,"尽情改刷",都把它改掉。"务要积德,务要包荒,务要和爱,务要惜精神",这些都是点出他的问题。

接着鼓励他,这叫"强而弗抑"。"从前种种,譬如昨日死;从后种种,譬如今日生。"这句话就是重点。读这篇文章不是看故事,是借由这个故事启发我们,要当自己是当机者,就讲给我听的,这样句句都受益。假如看的时候,觉得那是袁了凡的事,不干我的事,就很难受益了。

"此义理再生之身",重生,不随本来的命运走了。因为起心动念、一言一行,都跟道义相应。"夫血肉之身,尚然有数;义理之身,岂不能格天!《太甲》曰:"天作孽,犹可违;自作孽,不可活。"《诗》云:永言配命,自求多福。"举这些道理,让他有十足的信心去改过。云谷禅师确实是一个好老师,循循善诱,特别值得我们效法。

接着看《礼记·学记》下一段。要当一个好老师,真的要用心,下工夫。不只把好的方法领纳在心,还要非常了解学习者的问题,才能因材施教。这跟大夫治病一样,要知道病根出在哪。

"**学者有四失,教者必知之**。""教者",我们将其延伸,变成什么? 君、亲、师。"学者"可以是孩子,可以是学生,也可以是你的下属,我 们都应该把他教好。所以不管扮演君、亲、师哪一个角色,都要当好榜 样,像亲人一样爱护他,像老师一样循循善诱。

"人之学也",一般的人学习有这几个问题,"或失则多",喜欢学很多,贪多,杂学,不专精。学到最后都是记问之学,很难改善心性。"或失则寡",就学一点,一点点他就很满足了,学得很局限,范围很狭小。"或失则易",学的过程当中见异思迁,今天学学这个,明天学学那个,很容易就改变了。"易"还指《弟子规》说的"轻略",想得太容易了。轻慢

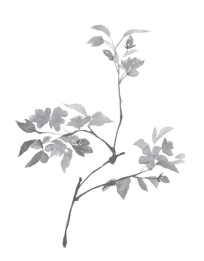
了学问,就学得不实在。就好像很多孩子背书,"哎呀,《弟子规》我都学会了",这就轻略了,学问重在落实。"**或失则止**","止"就是画地自限,自己限制自己。

"此四者,心之莫同也。"这四个容易在学习当中出现的错误心态,每个人不一定相同。"知其心",我们知道了学者心偏在哪里,"然后能救其失也",才能改善他的错误,把他导正,把心态摆正。"教也者,长善而救其失者也。"长他正确的态度,长他的善心,补救他的过失,长善救失,这是教育的核心工程。

我们今天身为父母,可以思考一下孩子有哪些问题。当老师的,现在的学生都有哪些问题,把它列出来,针对问题好好地去教导他。不过很有意思的是,当都列出来,"好像我也都有",也可能是身教的问题。所以当领导、当父母、当老师,有教不好晚辈的情况,真的要反省自己。自己的心转了,家庭、人生这些因缘就会跟着转变。因为我们反省了,就真诚;真诚了,就可以感动人。

今天就先跟大家交流到这里,谢谢大家!





### 第十二讲



### 诸位学长,大家好!

我们继续学习《礼记·学记》。上一节课是让我们了解,教育是因为什么而兴盛,因为什么而衰败。一个教育工作者会了这些,就懂得如何为人师,循循善诱,来开导、教育学生。"和易以思","道而弗牵,强而弗抑,开而弗达",这样的心境、引导不要让他感觉好像硬拉着他、牵着他的鼻子走,学生一般都很容易接受。那怎么循循善诱,让受教者很能接受,如沐春风?教学者要放下控制的念头、占有的念头、急于求成的态度,才能柔软。所以方法跟心境要相应,心行一如,教学者的整个言语行为跟心境是完全相应的。

方法能不能产生效果,还是跟教学者的心境有关。我们在学校从事教育工作,常常参加研习课程,而且学校还有规定,一个学期要上几十个小时的研习课程。上几十个小时的课,我们自己在教学当中,用出来多少?用出来效果好还是不好?学每样东西、做每件事情,事后都应该有一个沉淀、反思,这样才能知道学得扎不扎实,才能知道做得恰不恰当,下一次能不能更好。这也是一个对事的态度,精益求精,而不是一个交代而已,"反正我也去上了课,反正我也教过了。"

有一个故事讲,天气比较冷,有一个人走在路上,披着一件大衣。北风跟太阳看到了这个路人,北风呼呼地吹,说:"太阳,我们来较量一下,看谁能把他身上的大衣给拿掉。"北风先来,然后就开始刮起一阵一阵的强风来。结果风愈大,行人把衣服抱得愈紧,这叫适得其反。

我们面对自己的孩子,有没有一种感慨:这个孩子我下了那么多功夫,结果效果很差,有没有?三四个孩子,最让我操心的,反而最不懂事。什么原因?很有可能我们在面对这个孩子的时候,有很强烈的控制欲望,执着点,拼命要把道理塞进他的脑子里。他已经听得两眼发直,我们还一直灌输,到最后就好像一个人吃不下,"你再吃、再吃",他会怎么

样?很简单嘛,吐出来。知识、学问你硬塞,塞到最后消化不良,他就会排斥,他看到你就会赶紧跑。听到妈妈的脚步声,赶紧装着在看书的样子,不然妈妈要啰唆了。

所以,虽然北风吹得很强,适得其反,最后精疲力竭,只好放弃了,"你试试看吧"。太阳不慌不忙,那个热量慢慢加、慢慢加。不长的时间,行人说,"哎呀,天气真好!"就把外套给脱掉了。煦煦的阳光就好像春风化雨,人很容易接受。所以内心没有控制,很柔软,让人很舒服,这是"道而弗牵"。

"强而弗抑","强"是鼓励,而不是去压抑、否定他。这个鼓励,不是套几句话,是真正打从内心的信任。"人之初,性本善",不管这个人现在有怎么偏颇的行为,自始至终都不怀疑他的本善,言语非常恳切,让人家觉得有信心。一个孩子,假如身边的人都看不起他,他会很敏感。可是他假如碰到一个人,相信他可以成圣贤,绝不怀疑他,绝不否定他,时时看到他就是鼓励他,这个孩子面对这个长者,他的态度会很不一样。为什么?没有人喜欢让人瞧不起。碰到一个信任他的长者,信任他的老师,他的善良也会被唤醒,希望能好好地提升。

我们之前在学校带班,你还没见到学生,就有同事很"热心","哎呀,这个人来历不小",怎么样怎么样。所以当老师的要练一个功夫,人家跟你讲这个学生哪里不好,右耳进,左耳出,不然一听,把它记在心上,怎么看那个孩子都很奇怪、不顺眼。所以人的心要像镜子一样,不落不好的痕迹。所以不要否定孩子,"苟不教,性乃迁",知道那是因为没有好的家庭教育、社会教育、学校教育,是我们成人的错,不是孩子的过失,还是信任他可以好。孩子毕竟涉世未深,他的心还是很敏锐的,他可以感觉到老师的这种真诚,所以在你面前就会找一些表现的机会,让老师肯定。我记得带的一个学生,一大早,他看我进来,就走到我旁边,在那转过来转过去,然后看我没说话,就主动问:"老师,今天有什么事要帮忙吗?"他觉得自己有价值,在老师旁边可以做很多事。所以从言语、做事当中,给他机会、给他鼓励,"强而弗抑"。不光是言语,面对每一个学生,我们的

眼神都要有"强而弗抑"的力量。

不仅当老师如此,我们学习中华传统文化,了解了人生的真相,知道人都有本善、明德,我们也要信任一切人,只要他有好的教育,慢慢地改过,也可以成圣成贤。希望我们都能够掌握这个"和易以思"的心境跟方法,跟我们的亲朋好友互动,成就、利益身边的人。

最后"开而弗达","开"是启发,"达"是不要把话全部都讲尽了,那就只是填鸭而已,教学者不要太急躁。有的教学者,一开口,嗒嗒嗒就停不下来,像机关枪一样。教学要善于用心观察,看学生在听的过程当中,有没有思考,有没有领受?边讲边看他的眼睛,可以了解到他吸收的状况好不好。比方我们讲得太快了,他的眉头就会皱起来;你稍微放慢了,他就有点和缓下来了。一个教学的人,不能讲到人家口吐白沫,还继续讲。真的,有时候大家在一起说话,一个人话特别多,旁边的人都打呵欠了,他还继续讲,愈讲愈来劲。这都没有很好地结这个缘分。

当然,很多方法不是固定的。人家已经听得都快睡着的时候,你可以下课,也可以讲讲故事,是吧?要在每一次教学当中,察觉自己的不足,"学然后知不足,教然后知困"。一个教学的人,第一次讲课睡的人有三分之二,下一次目标就是二分之一,慢慢进步。

一个人对我们所谈的道理能不能受用,是看他有没有贯通这个道理,而不是你把理给他讲完了,就达到效果了,不是这个逻辑。所以我们有时候会说,"我都跟他讲过了。"请问我们讲的时候,他的眼睛告诉我们听懂了吗?"开而弗达",还要不强求,今天讲,看他不能完全领会,也不着急,下次再讲,很有耐性。等待机会,"当其可之谓时",刚好有一个机会点,加以引导,点到为止,让他自己思考。他自己想通的,道理就留在他的心中,那是他的体悟、他的智慧。

领悟的东西,一辈子都不会忘,所以孔子给我们引导的观念,我们记忆都很深刻。前不久才一起学习《论语》里面有关学习的经句,请问大家,印象最深的是哪一句(答:学而时习之,不亦说乎。)夫子还有一个譬喻,"譬如为山,未成一篑,止,吾止也!"学习就好像要造一座山,只剩下

一抔土还没有运上去,我们放弃了,那还是没有做成,学问不能半途而 废。善用譬喻,让我们体会得很深刻。所以教育不能跟生活脱节开来。

佛陀在世的时候,有一次遇到一群孩子在玩耍。这个时候从远处来了一个人,叫尼提,专门帮这个村落清理大便的。他人还没到,小朋友都知道了,因为那个味道很重。小孩子有的在玩花,"哇,我的花都臭了。"觉得很扫兴。有的就拿起石头扔这个人。尼提很难受。我们今天看到一群孩子这样对待一个叔叔,请问该不该教育?该教育。怎么教育呢?佛陀看到这个情景,就挡到尼提的前面,对着孩子讲:"不可以这样,住手。"石头也落在佛陀的身上。

在印度,分四个阶级。佛陀,在那个时代连国王都向他学习,他是个很好的老师。而尼提是奴隶阶级,是最下等的,所以尼提看到佛陀帮他挡,就很难受。佛陀说:"来,你过来。"尼提双手都是掏粪便的,他就更难过了:"佛陀,你不要再接近我了,我会把你弄脏。"结果,佛陀一点都没有嫌弃他,把他请过来,对他说:"你不是要听我说法吗,今天就是机会了。"

那一群孩子看到大人来了,知道拿石头丢人不对,正想开溜。佛陀说:"小朋友,你们过来。"其中一个小朋友说:"叔叔要骂人了。"佛陀说:"我是跟你们讲个故事。"一说讲故事,孩子就喜欢听。所以这个时代教书,不会讲故事还不行。大家不相信可以做试验。跟亲朋好友谈话,讲道理讲了十分钟,一定有人开始梦见周公了。要讲讲生活上的例子、故事,人就比较容易精神振奋。

假如今天讲道理的人,自己德行很好,都做到了,听的人会肃然起敬。今天假如师长到了,在这里讲两个小时的道理,大家都是眼睛瞪得大大的,"我是做梦吗,居然可以碰上这个机会!"都不会打瞌睡。假如爸爸妈妈老师讲一堆道理,他们自己也没做好,愈听愈想睡觉,提不起恭敬的态度。所以讲道理,一般的人想睡了,就反映我们这个社会太缺榜样了,太缺言行一致的人。人一听到道理,就觉得不现实,做不到,不想听了。

所以当下孩子本来要开溜了,佛陀善巧方便,说:"你们有没有听过一条大蛇的故事?那一条蛇长到了可以从这个屋子缠到那个屋子。"小朋友说:"哇,蛇这么大。""结果蛇头领着蛇尾走啊走啊,突然有一天蛇尾就说了,阿头,怎么都你走在前面,不行,今天我走前面,你走后面。阿头讲,不行,我有眼睛可以看前面,你走前面都不知道东西南北了。阿尾说,那你试试看吧,你能走你走吧。结果阿头走不动了,因为阿尾绑在树上,不肯走。阿头全身无力,就让阿尾走前面。蛇尾走前面,蛇头跟着走,结果撞得满身是伤,最后掉到火山岩里面去了。"

佛陀讲:"我了解宇宙人生的道理,我有智慧之眼,希望能引导你们成就智慧,就像那个阿头可以看清楚。你们不听我的教诲,可能就会很危险。"结果讲到这里,有个小朋友脾气比较大,就生气了,对佛陀讲:"你觉得我们很傻是吧?"佛陀说:"才讲两句你就生气了,很像某一个村落的年轻人。"佛陀接着讲:"这个年轻人有一天走在路上,突然看到房子里有两个老人在谈话:'那个某某某,人还不错,就是脾气特别大,很容易生气。'他一听,手上还拿着东西,火了,'啪',把东西丢在地上,推开门,把这两个老人拖出来打了一顿。然后说:'你说谁脾气不好?'那两个老人说:'你看你现在不就脾气不好吗?不就打我们了吗?'年轻人一想,啊,对哦。"小朋友听到这个故事,就不好意思了。

又有一个小朋友讲:"您讲那么多故事,我听过了,很多道理我明白了,不要再讲了。"所以我们看,佛陀要引导一群孩子,都不是一下子可以的。于是佛陀又讲了一个故事。"有一个商人坐着船,船到中间的时候,他拿的一个很昂贵的器具掉到了水里。他记住掉下去的位置,在船上刻了一个痕,心想待会儿船停下来就可以下去找了。靠了岸,他就赶紧叫船夫下去找。结果找半天找不到,船夫说:'你到底是在哪里掉下去的?''就在船中间掉下去的,一掉下去,我就赶紧刻了一个痕迹。'船夫讲:'听起来好像很有道理,但船是动的,所以早就不在那个位置了。'"所以这也是提醒小孩,不要自以为聪明,一定要好好学习才会有智慧。

结果又有一个孩子讲:"过几天再学嘛。"可不可以? 佛陀又讲了一个

故事: "有一个人养了头乳牛。一个礼拜之后有客人要来,他就想,我就把奶水存在乳牛的肚子里,等客人来了再一起把它挤出来。不然现在挤出来,牛奶坏掉就可惜了。隔天他就没挤,小牛要来吃奶,他就把小牛拖到旁边去。七天以后他去挤,结果挤不出奶了。愈挤不出来,他就愈用力。乳牛痛了,就开始跑,主人就拖着那个母牛,在那里转圈。"学习能不能等以后再学?不行,当下就要学。不学,愈来愈没智慧,就愚痴了。"学如逆水行舟,不进则退。"小朋友听到这里,说:"好,那我们要学习,学了之后是不是马上就有智慧了?"佛陀说:"不行。"有一个小朋友说:"这么麻烦,不学了。"

你看,每一个错误的心态,佛陀都讲一个故事让孩子们去领会。所以,为什么说父母、老师的恩德很深远?因为要让我们明理,确实很不容易。所以释迦牟尼佛教了四十九年,一辈子不疲不厌地引导。四十九年还有很多学生没有开悟,怎么办?算了吗?我那些同学教书刚教半年,有的就已经被小孩气得受不了,然后他们就说:"礼旭,这半年都没看你生气啊,你怎么不生气?"我说,第一,我是个坏学生。佛陀来我们这个世间八千次了,最后一次还劝了四十九年,我还不听他的话,所以我是坏学生,没有资格说我的学生不好。为什么?我才教学生两次,算得了什么!第二,学生失教都多少年了。我是教五六年级,学生都十几岁了。十几年心地没有好好耕耘,哪有说教他两个礼拜、一个月,思想就马上转过来?那我们不是急于求成吗?不符合自然规律。所以往往我们会动气,是没有客观去思考问题,急于看到效果,适得其反。

小朋友说,学习又不能马上达到效果,太麻烦了,不学了。佛陀就讲:"有一个很有钱的人,看到人家盖一栋三层楼的别墅,觉得特别漂亮。他就去找了盖房子的人:'你赶紧帮我盖一栋三楼的别墅。'这个工人就在那里挖地基,要盖第一层楼。他说:'你别给我盖一层,我只要第三层。'工人没办法,他这么坚持,只好帮他盖。没有第一层,没有第二层,直接盖第三层,怎么盖?就四根柱子,直接到了三楼的高度。建好了,这个有钱人就爬着柱子上了三层,爬得全身无力,在那里喘气。这时候他突

然打了一个喷嚏,这个柱子"铿"就倒了,屋子就塌下来了。"

所以没有打好根基,是不可能有很好的成就的。小朋友听完:"嗯,那还是要好好地学习,一步一脚印,厚积薄发。"到这里,佛陀接着就说了:"今天要跟大家提醒的,就是你们刚刚为什么拿着石头打这个尼提叔叔。"开始引导,"道而弗牵"。"他很脏,很臭。""那他为什么会臭?""他帮我们家清理那些大便,所以他臭。""你自己不去清理,还是他帮你清理的,他是在帮助每一个家庭,你们怎么可以这样对他,还伤害他?"这就好像那个忘恩负义的商人。

有三个商人在大海当中航行,结果遇到大风浪,就掉到海里了。就快要灭顶的时候,突然游过来一只大海龟,把他们三个都救起来,到了一个孤岛上。三个人找不到食物,很饿,其中有一个人就起了不好的念头,拿着石头朝乌龟走过去了。旁边两个人说:"哎呀,你不可以这样啊。"诸位学长,假如是你,要怎么做?要阻止,要把他拉住,不可以让他做这样的事情。结果这两个人没有阻止他,他就把那个海龟给杀了。正在吃海龟肉的时候,岛上的一群大象冲过来,把他们逼到海里了。"动物之间互相会有感知,尤其对忘恩负义的人,它们是最厌恶的。人家说不孝父母的人天打雷劈,上天往往降灾于没有德行的人。

佛陀讲到这里,大部分的孩子都已经反省了。但有一个孩子硬是不给 尼提道歉,他很气愤:"反正我就是瞧不起他,就是要拿石头砸他。"佛陀 接着讲:"看起来你是在伤害他,事实上你也在伤害自己。"其实人看人不 顺眼,生气的时候,自己本善的心统统被愤怒、傲慢给包住了,那不是伤害自己吗?

所以佛陀又讲起双头鸟的故事。双头鸟是一个身体两个头,假如两个 头不合了,有一个头要伤害另一个头,引导它吃一个有毒的果实,想要报 仇。请问大家,另外一个头吃下去了,它自己会怎么样?大家是一体的, 伤害别人就是伤害自己,爱护别人就是爱护自己。诸位学长,大家有没有 感觉到,去帮助别人,他真正受益了,自己比他还高兴?施比受更有福。 就像我们教学的人,一个孩子本来不懂事,现在懂得孝顺父母,懂得用功 了,我们当老师的人,一想到就高兴、就欣慰,"这一辈子教学,哪怕只 有这一个学生能成就,我们都觉得欣慰了。"

讲到这里,这个孩子也惭愧了,向尼提叔叔道歉。接着,佛陀又把尼提的手举起来,尼提吓坏了,说:"佛陀,我的手太脏了。"佛陀跟他讲:"我的手跟你的手,工作是一样的。你的手是除去人们排出来的污秽,我的手是除去人们内心的污秽,我们的工作是一样的。"大家去感受,一个奴隶面对高贵的佛陀给他这样的肯定、鼓励,他会记多久?一辈子都忘不了。真正会教学的人,几句鼓励都能利益人一辈子。佛陀要走的时候,对尼提讲,以后你想听我讲课、说法,就去找我。后来尼提也成为佛陀的学生,而且有很高的成就。当然他的成就也来自于对佛陀百分之一百的信任。

当佛陀跟阿难离开的时候,阿难讲,今天佛陀对孩子的教育让他很受益。结果佛陀对阿难讲:"你今天的受益,要好好感谢这些孩子。"没有这些孩子,今天就听不到这么好的引导,这么好的表演。所以我们看,佛陀时时都是感激每个因缘,感激每一个人。我们教学者能有这个心境,跟所有的孩子交流,就能把这个感恩的心境给传递出去。《佛典故事》,我每一次看都很感动,因为我们从事教育差佛陀太远了。

我们回到《礼记·学记》,"学者有四失,教者必知之。"教学者面对学习者,要了解他的问题才好去帮助他。就好像大夫治病,了解他的病根在哪,才能对症下药。而且不只当老师的是这样,父母要成就孩子的德行,也要了解他的问题所在。同样的,一个企业的领导者要栽培下属,也要了解下属的问题在哪里。所以"教者必知之",君、亲、师都应该有这样的观察能力。

有一句话讲,"用人取其长,教人责其短。"教育人,要能了解他的问题所在,用人要知道他的长处。这一句话还包含一个意思,你用他了,也要教他。假如我们对自己的员工,就是用他,不教他,把人当机器,用完就扔了,那不对。真的,在功利主义之下,教育者要冷静,不然真的把人当成产品,把所有的知识全部压进去,"砰",产品出来了。是不是这个逻辑?不是,教育是长善救失,是启发他的灵性。请问,每一个人灵性的启

发,速度一不一样?因缘一不一样?都不一样。可是现在学校里教书,六年级要懂哪些,初中一年级懂哪些,大学……"铿铿,砰",产品出来了。现在不只老师这样,父母也这样。大家看,孩子从学校出来、从家庭出来,健不健康?快不快乐?要把人当人看,不能把人当东西看。

教孩子首先要包容他。面对他的不足,都是批评,都是嫌弃,教不了他。所以人,尤其一个领导者,能够聚很多的人,跟我们的度量有关系。 "必有容,德乃大;必有忍,事乃济。"德行在哪里看出来?度量。在一切人事的境界里面,不断扩宽自己的心量,没有不能包容的人,没有不能接受的事情。有德了才能容众,太苛刻聚不了人。

所以有一句话讲得非常厚道:"取人之直,恕其戆;取人之朴,恕其 愚;取人之介,恕其隘;取人之敏,恕其疏;取人之辩,恕其肆;取人 之信,恕其拘。""取人之直",这个人很正直,但有时候正直的人比较莽 撞。你能看他的好,包容他的不好,那相处起来很愉快。你看不到他的 好、净看他的不好、那就没法相处了。而且你愈宽恕、慢慢的、人家觉 得愈不好意思,生惭愧心,他就自己去提升。这就是去用德去感。"取人 之朴",一个很朴实的人,很单纯、很淳朴,但他涉世未深,可能见识不 广,你要能包容。不要对那个很淳朴、很憨的人说"连这个都不懂",那 他就很难受了。你要了解他的特质,慢慢地栽培他、提升他。"取人之 介",这个人非常地清廉、耿直,但有时候会太犀利、太苛刻,那你要包 容他这一点。"取人之敏",这个人很聪敏,思维很快,但是有时候他就没 那么细心, 你要包容他这一点。"取人之辩", 这个人把一些事情看得很细 腻,分析得很透彻,但是有时候可能会太强势,你要包容他这一点。"取 人之信",这个人很守信用,但有时候守信到不会变通,你也要包容他这 一点。我们举一个例子。有一个人叫尾生,很守信,跟一个女子约在桥下 见面,结果突然下起大雨来,他抱在那个桥柱上就是不走,最后被淹死 了。你看他连死都不怕,就怕失信。他有很好的德行根基,只是还没学会 变通。有一句话跟这句话很相应,"不要求全责备"。人不求全责备就度量 大,不会刻薄。"他已经不错了,他那些特质很好。"人都知道自己有不足,

假如听到领导者都是说"他已经不错了",慢慢就受鼓舞了。

我们接着看,"人之学也"。一看到这个"学"字,我想到了一句话, "学问之道无他,求其放心而已矣。"所以学习,随时要抓住一个根本,就 是心地。所以《养正遗规》的教诲,其实就是成就一个人健康的人格。"闲 其放心,养其德性",这八个字是核心精神。"闲"是会意字,拿着一个木 头把门给拴住了,牢不牢固?牢固。"放心",就是背离本善的心思、行 为,不能让它发展,还要长他的德行、善心,"养其德性"。

"或失则多",他的心有没有偏颇?一个学习者,他很想多学一点,他的什么心产生了?贪心。不要说学生了,我们自己会不会起这个贪心?大家有没有经验,一本经书学了三天五天,又换另外一本,三天五天又换第三本,绕了一圈,好像心里空空的,什么也没学到?今天没碰碰这一本,心不安,明天不念念那一本,睡不着觉。所以我们修学要去贪心,连对学问都不可以贪多。《弟子规》说,"方读此,勿慕彼,此未终,彼勿起。"大家不要小看《弟子规》,很小的一本书,可是做人、求学最关键的心态都点到了。

"或失则寡"。"寡"叫孤陋寡闻。学到这样就好了,有必要再学吗?要学这么多吗?觉得学习没有太大的必要,叫满于现状。这个心态其实就是傲慢。觉得自己不错了,是跟谁比?一个人假如是跟圣贤人比,他绝对不会有这个心态。颜回好学,很有德行,他的目标是向孔老夫子看齐,"仰之弥高,钻之弥坚",觉得好像赶不上孔老夫子,时时不满足,赶紧下大功夫。《弟子规》告诉我们,"但力行,不学文",觉得这样就够了,就"任己见,昧理真"。虽然学问要不断地在生活当中落实,但落实的过程当中也要常常接受经教,才能观照言行有没有偏颇。

子路有一次到蒲邑这个地方当官,结果当地发生水灾。水灾之后,要建一些防灾设施,要很多老百姓一起来做工。子路看到他们这样做工,吃得又不好,就拿出自己的俸禄,煮粥供给这些老百姓吃。没多久,孔子派子贡去:"你赶紧去蒲邑,把那些煮粥的锅统统给掀翻,让他别煮了。"子贡照做了。子路就很生气:"夫子教我要行仁政,我现在就是念念为老百

姓着想,他们都饿成这样了,我煮粥给他们吃,有什么不对?"子路就去找孔子:"夫子,您时时都是教我们要仁慈,怎么我这么爱护老百姓,您还反对我这么做,还把锅都给推倒了?"诸位学长,当我们在力行学问,结果我们的看法跟师长不一样的时候,下一个念头是什么?假如我们的念头是"我对",那就麻烦了。

子路对夫子很信任,就去就教。夫子也是"当其可之谓时":"这个地方常有水灾,老百姓缺吃的,你要赶紧请国君开仓放粮,去救济老百姓。结果你没叫国君开仓放粮,反而拿自己的钱出来请老百姓吃,那你是告诉老百姓君王没德,谁有德?我啊。"所以子路只看到了要对老百姓有爱心,没有观照到人情事理,君臣关系。《孔子家语》就提到了这件事,夫子说,你这么做,"是汝明君之无惠,而见己之德美矣。"这就是"或失则寡",子路就没有孔子考虑得这么周到。

子路师从夫子之前,很粗犷,头上戴着鸡毛,肚子上围着一张野猪皮。孔子说:"这位壮士,你最爱好什么呢?"子路一听,说:"我喜欢长剑。"他心里想,他要配上一把长剑,那就真是非常威武了。孔子接着说:"壮士,我不是这个意思。你有这么好的特质,这么勇猛,假如再经过学习,一定会非常好。"其实夫子要引导他好学。紧接着夫子就讲到一段话:"君无谏臣,则失政;士无教友,则失德……木受绳则直,人受谏则圣……毁仁恶士,且近于刑。""士"是读书人,"士无教友",没有好的同学互相切磋的话,"则失听",没有办法听到忠言,可能就误入歧途,或做错事。"君无谏臣",一个领导者、国君,没有正直的忠臣劝他,"则失政","失政"就是心偏颇了,决策错了,国家就有灾祸了。"木受绳则直",木匠是拿一根线拉直,抹上黑色的墨,一弹,直线就出来了,木头就可以切得很直。"人受谏则圣",人受谏则能成圣成贤。受谏,最重要的是接受古圣先贤的教诲。

一个人假如毁谤这些仁德之人,然后又厌恶"士","士"是当官的人、领导者,就"近于刑",危险了。为什么危险?第一,面对有德行的人,他还毁谤,还看不顺眼,这叫不重视道德。《孝经》里面有一段话,

"要君者无上,非圣人者无法,非孝者无亲,此大乱之道也。"乱一定是从人心当中乱,人心出现什么状况的时候会大乱?就是心里没有领导、没有国君。一个国家,老百姓都不把国家领导人放在眼里,这叫"要君者无上"。这样的社会,老百姓在团体里工作,也瞧不起领导,也不听领导的话,"无君"。"非圣人者无法",面对圣贤人的教诲,他都不接受、排斥,叫"无师"。"非孝者无亲",人都没有孝心了,不把父母放在心里,这种心地已经不是人的状态了,不是人的状态就会做出不是人的行为,大乱就从这里开始了。一个人能尊师、能孝亲、能敬长,德行已经有根基了,但这些都要通过学习。孔子强调了学习的重要,而且要尊敬圣贤,尊敬领导,提的都是重点。

结果,子路听到这里,反应也很快。子路说:"南山的竹子,砍下来就可以做弓箭,射出去能把犀牛皮都射穿,哪还要修饰,还要学习?"所以教学的人,还得要上知天文下知地理,不然有时候人家出一招,哇,不知道!大家有没有注意,现在像师长讲课,微观物理学、近代物理学、量子物理学都得研究,不然现在的人这么重视科学,你不讲这些,他还不容易接受。

夫子这些常识非常丰富,就给子路讲,南山竹子做的箭很锋利,假如"括而羽之","括"念guā,是指箭尾,你在尾加一些羽毛,"镞而砥砺之","镞"是箭头,你把它再磨利一点,可以射得更准,更深。这叫共通语言,子路特别喜欢射箭,夫子这么一讲,"嗯,有道理",就这样开始跟着孔子,学了一辈子。所以都是从心地上调整错误的心态,学习不能傲慢,不能满足现状。一个人学习,要像肚子饿得不得了想吃饭一样,非常渴望学习。

"或失则易","易",想找快捷的学习方法。我记得有一次到澳洲跟大家交流《弟子规》,有一个妈妈,她的儿子跟我差不多大。她把我叫到没有人的地方,然后跟我讲:"你最近比较有机会跟师长在一起,是不是他有教你什么特别的方法,你赶紧跟我讲一下。"学习有没有快捷方式?有!老实就是快捷方式,真诚、恭敬就是快捷方式。而且说实在的,假如

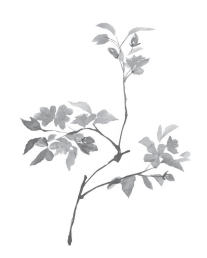
觉得师长讲的有快捷方式,这个心态已经不相信老人家了!《论语》就彰显了这一点。孔子对学生讲:"二三子,以我为隐乎?吾无行而不与二三子者,是丘也。"你们觉得我还有隐瞒你们什么吗?没有,我全部都告诉你们了。师长所有修学上的智慧,对我们和盘托出,哪有对哪一个人说什么快捷方式?

所以相信圣贤、相信师长容不容易?你看老人家常讲,一个好学生找一个好老师不容易,难;一个好老师找一个好学生更难!难在哪?完全的信任,不容易。有一个老人教了很多弟子,有一个学生特别认真。结果这个老人就叫他帮他洗脚,洗完之后,老人把那盆水倒在他的头上,然后赶他走:"不让你听课,你给我出去、给我滚。"他就真的出去了,可是没走,蹲在窗户底下听,不敢让他的师长知道。就这样好多年过去了,师长年纪大了,"好,现在我要传一个学生,你们把窗户底下的那个人叫过来。"那是完全信任。

听每一句人心,就像颜回跟夫子学习一样。讲的时候,一句怀疑、一句反驳的话都没有,夫子就想,他到底有没有听懂?结果看他在生活当中,讲的全部都去做了,"回也不愚",他一点都不愚昧,老实学习。

好,这一节课先跟大家交流到这里,谢谢大家!





# 第十三讲



### 诸位学长,大家好!

学者心态有偏颇的时候,教者一定要很清楚。上节课讲到的"或失则易",希望快一点,想找快捷方式,这就不老实了。所以《弟子规》说,"宽为限,紧用功,工夫到,滞塞通",这其实是对治我们不妥当的心态。"易",把学问看得太容易,这就是"轻略",所以《弟子规》说"勿轻略"。有时候看得太容易,学也求快,想赶紧看到效果,急于求成,这都不妥当。"易"还有一个意思是见异思迁,本来在研究这一部经典,又听到人家说那一部也挺好,比这个还好,又去研究那一部。这就像挖一口井,挖到一半不挖了,又去挖另外一口井,到最后,挖了一百口井,没有一口井挖到水。所以"有恒为成功之本",不可见异思迁。

"或失则止"。"止",是画地自限的意思,觉得我不行,我学不成。就像冉求对孔老夫子讲,我不是不崇敬您的道德学问,"力不足也",我力量不够。这就是对自己没信心,"或失则止",自己止步了,不愿意再迈向前了。怎么克服这一个错误的心态? 《弟子规》讲,"勿自暴,勿自弃,圣与贤,可驯致",对治我们怀疑自己、退缩的心态,把它转过来。《弟子规》谈学习的部分,其实点出了我们很多在学习当中容易犯的错误心态。大家去体会这句"或失则多,或失则寡,或失则易,或失则止",就能很全面地看到学习中错误的心态,进而把它改正。"此四者,心之莫同也",这四个错误的心态,学习者都不大一样,教学者要清楚。"知其心,然后能救其失也",明白他的心态有哪些不对的地方,才能把它导正。

说到这里,我们从事教育的,马上要有一个反观:我们的学习心态,自己看清楚没有?我们现在的心态对吗?假如我们看自己都看不清楚,能看得清楚学生吗?所以欲助人者要先自助,自觉才能觉他,自己觉悟了才能觉悟他人。

我们今天学习,会不会"畏难"?会不会把学问看得很容易,学习起来不实在,有点轻浮、应付?我们有没有急于求成?有没有懈怠,不能勇猛精进呢?这都是学习可能出现的状况。有没有萎靡不振,学习愈来愈提不起来?有没有因循?这个心态一出来,学习就上不去了。所以首先要知自己的心,调正自己的心,自己成为一个很好的圣贤的学生。看自己看得清楚,就知道学习过程中会出现的状况,就很容易理解后学者同样也会有这些情况,不会指责,能够感同身受,进而去协助他们。

学问确实都是厚积薄发,不可能求速求快。现在的人,比较普遍地心浮气躁,那都是因为贪、求快造成的。在魏晋南北朝,陶渊明先生学问很好,他有一句话叫"不为五斗米折腰",大家听过吧?"采菊东篱下,悠然见南山",这是陶渊明很美的一句诗。他享有盛名,所以他辞官之后回到家乡,很多读书人仰慕他,跑来跟他请教怎么求学问,问他有没有快一点的方法。结果陶渊明笑了:"书山有路勤为径,学海无涯苦作舟。"都得下功夫,哪有什么快捷方式?

虽然他这么讲了,那几个远来的读书人好像还是不死心,还是盯着他,希望他讲出个好方法。看他们这么执着,陶渊明先生也恒顺他们,走出自己的房子,到前面的一块田地上,对他们讲:"现在是春天,这些麦苗你们刚刚有没有看到它们长高了?"读书人说:"没有。"接着又走回家门,家门旁边有一块磨刀的石头,因为已经磨很长时间了,中间已经凹下去了。他就问这几个人:"这块磨刀石凹下去,你们看到它在凹下去吗?"没有。接着,陶渊明先生讲了,"勤学如春起之苗",一个人很勤奋学习,就像春天冒出来的秧苗,"不见其增",没看它增加,"日有所长"。学问都是这样点滴累积起来的,哪有什么一蹴可就? "辍学如磨刀之石,不见其损,日有所亏",一个人学习中断、懈怠了。每天在那里磨,其实都一点一点减损了。我们懈怠了,学问都一点一点在退步了,自己有没有警觉到?所以"宽为限,紧用功,工夫到,滞塞通"。

"教也者,长善而救其失者也",那怎么长孩子的善心,救哪些过失?

老祖宗讲"五常","仁义礼智信",就是要长这个善;"救失",不符合这 五常,就产生过失了。孩子要长仁慈之心,不能长自私自利的心。有孝、 有仁慈,自私就慢慢淡了,就转化了。我们教给孩子功利,自私就增长 了,这不符合"仁"的精神。

"义",道义非欲望,责任非依赖。长他的责任心,而不是依赖,依赖 久了就变成理所当然,那就病得更重了。"道义非利欲",在我们父母那一 代,感受得非常深刻。那一代父母一生好像没有说为自己做什么事情的, 全部是为父母、为兄弟姐妹、为家庭,无形当中,孩子的人格就是道义, 很有责任心。《朱子治家格言》开头就说:"黎明即起,洒扫庭除,要内外 整洁;既昏便息,关锁门户,必亲自检点。"他对整个家庭都有责任心, 从小他的心就能观照家人的需要,"责任非依赖",什么都给他照顾得好好 的就变依赖了。

"礼",是恭敬,恭敬非傲慢,不要长傲慢。现在要找不傲慢的孩子愈来愈难,同时我们为人父母也要留心,自己有没有傲慢的言语态度出来。 我很感激我的父亲,他在银行上班,记忆当中是副经理,最后是经理,但是我父亲从没有在我们面前批评过任何一个同事和下属。我长大以后再回想,很佩服父亲的修养。因为人一骂人,傲慢的气焰就传出去了。而且大家注意一点,学好,学一年都不一定学得稳;学不好,一次就会了,很微妙。像我们男孩念初中、高中,读文言文读几十次都背不下来;人家讲"好巧语,秽污词",一次就学会了。所以好的环境很重要,"里仁为美"。

还有一点,要勤俭。一个人不勤奋、不节俭,糟蹋东西,无礼。对人要有礼,对一切物品都要有礼。糟蹋食物,对不起食物,对不起农民;糟蹋衣服,对不起做衣服的人,对不起买衣服给你的父母!糟蹋东西一定糟蹋人,那必然是连在一起的。所以勤俭也是一个人的恭敬。一个人很懒,父母长辈都叫不动,这都是无礼。我们小的时候,父母长辈一叫,赶紧跑,赶紧去服务,做得很高兴。愈勤劳、愈热心的孩子以后就愈有福气。

"智",智慧是从好学来的,所以要"好学非放逸"。很懒散、得过且

过,一天浪费一天,这不行的。智从定来,"定力非纵欲",面对一些生活中的诱惑,懂得节制,不会变成欲望的奴隶,这才是智慧。我们现在的孩子有没有定力?有没有好学?"信","诚信非应付"。对人都是真诚、守信,"非欺骗"。应付久了,就变欺骗了。

这一段是讲教学者应该了解学习者的问题。而且,教学者还要有人格魅力,很有感染力,我们看下一段。

"善歌者使人继其声,善教者使人继其志。"歌声很优美的人,唱着唱着,人家不由自主、不知不觉就跟着他唱起来了,他有感染力。这也是譬喻。"善教者使人继其志",一个善于教育的人,会使人听了他的教诲之后,想要继承他的志向。教育者的志向是什么?"为往圣继绝学"。教育者知道,文化一定要承传,文化不承传,社会跟民族有大灾难。

讲到这里,我们就想到沈慕羽老先生,他对马来西亚中华文化的承传,是非常关键的一位智者。我第一次跟老人家见面,他知道我教小学,他说:"教书是最没有钱途的事业,但却是很重要的工作。"钱没有,可以再赚;文化断了,后面的人学不到了,可能他的行为就落到跟禽兽差不多了。诸位学长,这句话夸不夸张?我已经讲得很客气了。应该讲,落到比禽兽还不如。现在的动物,谁杀自己的孩子杀得最多?堕胎,每天都在发生。

所以从这些社会现象,再想起沈老这一句话,我们教育者都要有这种认知跟使命。为什么以前有句话叫"安贫乐道",他心安理得,知道社会教育工作重要,他做得心里非常踏实。我们还没有学习中华文化以前,人生也是浑浑噩噩,后来遇到经典,师长给我们开解儒道释经典的这些微妙的道理,让我们能落实在生活、工作、处世当中,才得很大的利益。

前几天我到香港去,香港有一个论坛,差不多四百个企业家参加。大家想一想,这四百个人背后有多少家庭?有一个企业家姓李,员工三万多人。他是带头的人,他带头学了,可能就改变整个员工的家庭跟命运。所以我们看到这样的盛会,也是很欢喜、很感动。现在这个社会,状况跟以

前不大一样,以前是"士农工商",读书人排第一位,一个大家庭老奶奶拿到好吃的,"拿去给老师吃。"现在谁排第一位?商,企业家变成成功的代表。现在是企业家变得很像教育家,教育者变得很像生意人。大学生,尤其研究生、博士生,叫导师"老板",颠倒嘛!现在的社会是企业家最受尊重。我到马来西亚这么久,大学都不请我去讲课,结果企业家好多人请,"蔡老师,你赶紧给我们多开一些课。"

我每次到机场就很有感触。机场人很多,步伐都很快,到底大家都赶着去哪里?人生到底会赶出什么结果来?假如从一天笑一百七十次,最后赶成一天笑七次,这个赶有什么意义呀?我们细细研究起来,人们赶着去哪里?去追名逐利。追名逐利到最后,什么带得走?所以人空忙一场。追名逐利,没有不干坏事的,难免都会昧着良心。没有昧着良心,可能也没有尽到孝顺父母、照顾家庭的本分。欲似深渊,没人提醒,就掉下去了。

所以人师难求啊,遇到师长,我觉得是我人生的大福气! 我常跟朋友讲,我这一生能学中华文化,能跟师长老人家学习,这一生了无遗憾,用商界的话叫"够本了",再加一句叫"赚翻了"。人知足,很快乐也很满足。告诉大家,没有师长教诲,我现在还活不活在这个世上都是个大问号。我二十九岁的时候,高速公路开车都开到睡着,很努力、很专注,还是睡着。所以告诉大家,修善积德要快一点,真正你的劫难来了,到时候急着要修修不成。幸好那个时候已经开始学习中华文化了,命运转变了一些,二十九岁那一关过了。所以善教者,能启发人的觉性,改变学生的命运。学生觉得这样的人生有价值,效法师长,"继其志"。

"其言也","言"就是指教学时的言语,"约而达",讲话很简洁,不 啰唆,很容易让人听明白,"达"就是意思通达。师长把九大宗教团结得 很和谐,澳洲是多种族、多宗教的地方,就请师长去。昆士兰大学有一个 和平学院,全世界已经有八所和平学院了,这些外国的专家就请教师长化 解冲突的方法。诸位学长,化解冲突的方法,假如一讲讲二十分钟,几个 人听得懂?

面对外国的这些专家,他们对中华文化也不是很了解,师长用比喻: "你今天要化解冲突,就跟病人治病一样。"没有人听不懂,谁都有去看病的经验嘛。"你先要把病根找到,病才能治。"都听明白了,简约。"而这个病根在哪呢?在家庭。夫妻冲突了,孩子从小看父母打成这样,冲突成这样,你说他相信谁跟谁能和平?冲突的根源就在这里嘛。"两分钟讲完了,没人听不懂。所以"约而达","达"是完全从根本去解决问题。不从根本解决问题,都在枝末打转,自己也不明白,告诉别人,心里还虚呢。所以,跟着师长学习这些教诲,这些最好的开显、道理,这些最好的譬喻,我们要领纳在心。

"微而臧","微"就是义理非常微妙,"臧"是解说精善。比方师长讲,为什么这个时代孩子不听话,学生不好教,员工不好管?问题都出在人心上。怎么让人明白人心的偏颇、不足在哪里,讲了又让每一个人马上记住?师长说,要"作之君,作之亲,作之师"。"君",是以身作则,大公无私;"亲",像父母一样爱护,不离不弃,不求回报,完全信任孩子,信任下属;"师",教育他,循循善诱、长善救失。假如当父母的人、当领导的人、当老师的人,都能够做到"君亲师",一定能把角色扮演好。讲完了,两分钟。

你看这些都是世间人很棘手的问题,几句话,没有人听不懂。这个时代有很多怪现象,在讲台上的人,愈讲人家愈不懂,愈显得他厉害。那是颠倒了,这个时代认知都偏了。还有的老师出题难,难到学生咬牙切齿,他觉得很有本事。这值得深思啊,"万法唯心",心坏了,什么怪现象都有。现在人整容,女孩还要把脸削平。福相是圆满,你要把它削掉,愈削愈刻薄,那叫刻薄相。所以没有读经典,人没有办法判断是非善恶。

师长接着又说,不只人守住"君亲师"的精神,能把这三个角色做好,任何一个角色只要能掌握这三个精神,统统可以做好。这就是《礼记·学记》讲的,"大道不器"。彻底觉悟的道理,不会局限在一个容器,或者一个角度,或者一个国家,它可以突破时空,都可以用,都可以通,这叫大

道。大家想一想,当儿子要不要"君亲师"?要啊,父母不对的地方,你要以身作则,用德行感化父母;"师",你要善巧方便地劝父母,"怡吾色,柔吾声","亲有过,谏使更",一样啊。工作中也要"君亲师"。做人做事,都当所有同事的榜样,"君";用兄弟姐妹的心境,爱护所有的同事,"亲";我懂的经验、智慧,他不懂,我尽心尽力协助他,"师"。

"罕譬而喻,可谓继志矣","喻"就是通达。"罕譬"比较具体,人很容易在譬喻当中体会那个精神。我们都说"烦恼贼",烦恼是贼,偷了我们什么东西?把我们的智慧,我们的清净自在偷走了。贼,就是一个很好的譬喻。既然它是贼,会做贼心虚。贼爬上墙,要进入你家了,你一觉醒过来,桌子一拍,那个贼就怎么样?就掉下去了嘛。所以正念现前,人一觉照,邪念自然污染不上嘛。哪有主人怕贼的道理,是吧?《尚书》告诉我们,"圣狂之分,在乎一念",让正念提起来,让主人觉醒,不能让贼放肆。这是一个比喻。

还有一个比喻,"猫抓老鼠"。大家想象一下就好,猫盯着,老鼠不敢出来,躲在洞里面。好,我们就要学那只猫盯着老鼠的样子,"烦恼你敢出来,给你好看!"它一出来,一把就把它揪起来,不让它放肆。所以明天开始练猫抓老鼠,时时善观己心,一有邪念起来,马上把它断掉,不让它放肆。

所以教学者能够在教学引导的时候,"约而达,微而臧,罕譬而喻",这样学习者会很受益,他知道圣贤学问对他人生的启发跟深远的影响,他也会希望自己能够继承老师的志业。这样的志业,现在各行各业都可以。你是当领导的,"作之君"之外,还可以"作之亲,作之师"。所以我们对于这些在自己企业推展伦理道德因果教育的企业家,也非常感佩,他们也是好老师,他们以身教、以言教,还以一个好的企业环境的境教,把员工教好了。很多企业家很用心,把德行不好的员工变得懂事孝顺,他们的父母远在几千里之外,都一定要坐飞机来谢谢领导,"我的孩子三十几年我没教好,这个公司领导把他教好了。"

其实这几段都在讲一个老师应该具备的条件:要能够长善救失,要能了解学生的问题,要有感染力,以德行去感化学生。我们接着看下一段,"君子知至学之难易,而知其美恶,然后能博喻","君子",读书人,也指教学者。"至学"也是强调教学者了解整个求学过程中可能会遇到的状况、深浅、次第,他知道要怎么循序渐进。这句话其实点出了一个重点:教学者自己要是一个好学生,他才知道整个学习过程当中会遇到什么情况,要怎么突破。所以有一句格言讲道:"预知三岔路,须问过来人。"遇到三岔路了,接下来怎么走?必须问走过的人。老师自己走过来了,自己曾经好学、勇猛精进,曾经对治自己的习气,把经典落实在生活、工作、处事待人接物之中,都有这些经验、体悟了,他才能引导学生。

"而知其美恶",这其实是呼应前一段的内容。"知其美恶",就是知道 学生的程度高低才能因材施教。了解了求学问的整个过程、方法,又了解 学生的素质,就懂得怎么协助他一步一步提升。"然后能博喻",在协助的 过程当中,还要能够广博地去开导、晓谕,让他明了,让他体悟到这些道 理。所以,教学者要能设身处地,每一个人的成长背景不同,思维方式不 同,必须以他能接受的方式、言语让他明理。所以这个"博",除了很有 学识之外,还要能理解对方的成长经历、心境,甚至于最好能建立共通的 语言,这样就更好沟通了。

"能博喻,然后能为师",能广博譬喻,能给人讲明白,就可以当老师。"能为师,然后能为长",当老师很有爱心,能因材施教,然后他才能够去一个地方当官员、当领导。因为他有爱心,又能够因材施教,他面对人民,懂得怎么教育;他面对自己的下属,知道怎么栽培。

大家想一想,现在当企业家难,还是在学校教书难?我们自己感受感受,身边的亲戚朋友,要把他讲明白,容不容易?不容易啊。大人比小孩还不好教,小孩比较单纯,大人思想复杂多了。所以教大人比教小孩的难度还高,已经结婚的人,自己学了传统文化,另一半没学,那你就是带个弟弟、带个妹妹,是吧?得要长期呵护,好好引导啊。所以当企业家的

难度很高。每一个人性格都不一样,脾气也不一样,认知也不同,要慢慢引导大家建立共识。当领导不容易呀!很多人没当过领导,批评得很痛快。当然,人家说得准、说得对还是要听。不过他假如常常批评,到时候你就让他试试看,不然没有经历过,不知道什么滋味,"事非经过不知难"。批评很容易,真正去做,不容易。

"能为长,然后能为君",在一个团体或地方,照顾一方百姓,再提升,才能做一个高官、国君。"故师也者,所以学为君也",老师培养的学问,培养的好的心境,都是在奠基学生以后去当领导者、君王的机会。"是故择师不可不慎也",选择好的老师要非常慎重。这个老师假如家庭很美满,人生阅历很丰富,处事很柔和、圆融,这个学生就很受益了。而且"择师",很可能是为了一个家族,甚至于为了整个国家的教育,就更要慎重。

"《记》曰: 三王四代唯其师。此之谓乎!""三王"是指禹王、汤王和武王这三代开国国君;"四代"是指虞(大舜那个时代)、夏、商、周四代。"唯其师"强调的是,都很重视教育,重视选择老师,来教育老百姓。而且,这些国君本身就是最好的老师。以前叫做圣贤政治,因为这个人太有德行了,为人师表,才把他推出来当国君。舜是平民,为什么他会出来做天子? 尧帝把他选出来的。尧帝真是爱老百姓,用心良苦,把女儿嫁给舜,把九个儿子带到他身边当他的朋友。女儿嫁给他,私生活一清二楚,藏都藏不了。所以一个人有没有德行,问另一半就知道了。假如另一半对他都是肃然起敬,那这个人的德行不简单。我遇到这样的人不多,但是有,卢叔叔太太对他佩服。卢叔叔有一段话,男人没有资格要求太太孝顺自己的父母,应该是自己对太太好到太太很自然地生起对自己父母的感恩: 就是这样的父母,栽培出这么优秀的男人,让我人生这么幸福,我要报这两个老人的恩。你看那个心境,这样的存心,这样去经营婚姻,哪有说另一半不感动的道理。

所以那个时代,确实人民都羞耻自己没有尧舜的德行。禹王治理天下

的时候,老百姓犯错,禹王在那里忏悔:"哎呀,尧舜治国的时候,老百姓都以不如尧舜为耻,现在轮到我来治理天下,老百姓都没有这样的心境了,我实在太惭愧了。"所以那个时代的领导者也是所有老百姓心目当中的好老师。

我们接着看下一段。"凡学之道,严师为难。"这一段就提到师道尊严的重要了。"严师",就是指尊重老师,尊重道业,对学问的尊重,这是最难能可贵的。尊重老师,表现在依教奉行,而且一分诚敬得一分利益,十分诚敬得十分利益。"师严然后道尊",人懂得尊敬老师了,老师讲出来的经典道理,自然就很恭敬地去吸收,这就是尊重圣贤的教诲。"道尊然后民知敬学",恭敬地学习,不敢怠惰。

"是故君之所不臣于其臣者二",所以一个国君,对臣子不以对待臣子之礼的情况有两种。"当其为尸,则弗臣也",祭祀祖先,要去找一个跟祖先长得最像的人,让他坐在那里。他被当祖先膜拜,你还把他当臣子一样使唤,心就没有办法诚了。这是第一种情况,皇帝都不能以臣子之礼对他。第二种情况,"当其为师,则弗臣也",皇帝请来教学的老师,不以臣之礼对他。一般君臣之间,皇帝向南面,臣子向北面。而老师有另外一个称呼,叫"西席"。坐在西面,面东,皇帝坐东边,这不是君臣之礼,是对待尊贵的客人一样的态度。所以这彰显了一个重点,一个国家领导者带动尊师重道,就很可贵了。

现在这个时代,传统文化的教育断了好几代了。这是我们教育者的责任、读书人的责任。人家不懂正常,不能去要求人。你说:"都大人了,还不懂尊师重道?"听起来很有道理,人家要继续问:"那他小学老师是谁?以前怎么没人教过他?"到最后,我们难辞其咎。《三字经》讲,"教不严,师之惰"。所以,师道尊严要靠老师自己的德行,让人家自自然然感佩,生起尊重。你说老师都拼命去赚钱,开宝马(BMW)、奔驰(BenZ),你说怎么尊重呢?他都不尊重自己的天职了,人家怎么去尊重呢?

"大学之礼",大学所教导的这些礼仪,"虽诏于天子无北面",天子公布的这些礼节,老师没有为臣之礼,"所以尊师也"。

我们接着看下一段,强调教学者跟学生之间很好的互动,就是在教学的过程当中,懂得怎么问,怎么答。"善学者",善于学习的人,"师逸而功倍",老师很轻松,但是效果却很好,"逸"就是轻松愉快,"倍"就是效果非常好。"又从而庸之","庸",是归功于老师。学生学得很好,老师不怎么费力,而且学生还把功劳都归给老师。"不善学者",不善于学习的人,"师勤而功半",老师很努力教,收效减半,"又从而怨之",还抱怨老师教得不好。

"善问者如攻坚木",善于发问的人就好像砍柴,年轮比较密的地方比较坚硬,年轮松的地方比较好切进去,他就顺着那个松的地方,然后再使力,顺势把那个难的部分砍断。"先其易者",先从容易砍的地方砍进去,"后其节目",再到较硬的部分。"及其久也,相说以解",这样砍下去,就把它劈开了。善问的人,就顺着道理,顺着纲领、脉络一直这样问下来,老师也顺着答,这样就很好。"不善问者反此",不善问的人,东问一下,西问一下,然后边问脑子里还想很多东西。老师还没讲到一半,"好,我再问你一个问题。"他自己的脑子也是乱的,所以问起来没有章法。其实有时候问问题,不是想听明白,是想可不可以把对方问倒,"我就不相信你都答得出来"。所以问的心态也要对。

"善待问者如撞钟",善于回答问题,就像撞钟一样。"叩之以小者则小鸣",你轻轻撞,回答就轻轻的。"叩之大者则大鸣",你撞得很大声,它就很响亮。你问个小问题,他不会给你讲两个小时,都是契理契机地回答。"待其从容,然后尽其声",就好像那个撞钟的人,很从容地撞,钟声余音悠扬,传得很久远。同样,一个老师在回答问题的时候,非常从容、应对自如,都是智慧自然流露出来,给人印象很深,让人马上明白。

夫子在《论语》当中也说,"空空如也"。所以一个好的老师,他平常 是清净无为的,不是脑子里一大堆东西在那里转,他很清净,净生智慧, 所以他很从容、很定,人家一问,就像撞钟,他就响应。"不**善答问者反此**",不善于回答问题的,就不能契理契机去答了。"此**皆进学之道也**",这些都是提升学问的重要途径。学者要学而不厌,教者要教人不倦。

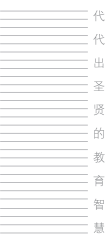
我们看下一段。"记问之学,不足以为人师","记问之学",其实就是师长常讲的研究学问,研究儒学、道学、佛学。大家身边有没有一些亲戚是专门研究学问的? 大家注意看,研究学问的人,额头有没有发亮? 然后每天都笑呵呵的很快乐? 这才是"学而时习之,不亦说乎"。2006年我们到英国去参学,去了剑桥大学。到了教室,师长跟他们讲课,然后我们很吃惊,英国人拿着麦克风讲流利的北京话,比我还标准。你说能不佩服吗?下了多少功夫。一了解,他们用《孟子》写论文,用王维写论文,还用《无量寿经》写论文,拿博士学位,厉不厉害?

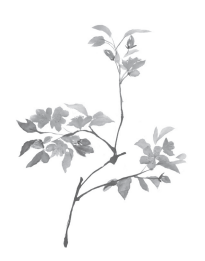
他们拿到博士学位,师长问他们:"汤恩比教授说,解决二十一世纪的社会问题要靠孔孟学说跟大乘佛法,你们听过这句话没有?"每一个人都说有,他们都读过了。接着问:"你们觉得这句话讲得对不对?这句话讲了三十多年,怎么这个社会没有改善?汤恩比教授的话有没有讲错啊?"这些硕士生、博士生没有反应,看着师长,也不知道怎么解决。所以假如拿到硕士、博士,还是解决不了问题,那就是"记问之学"了。人师的智慧能改变一个人,一个家,一个国啊!所以历代有学问的人,天子都封他为国师,他堪为一国人民的老师。我们应该是往这个方向去提升才对。师长又讲道:"你们都读过《论语》,学而时习之,不亦说乎。你们可以拿到博士学位,不过你们还是生活在烦恼、痛苦当中。"假如不能深刻体会知足常乐,问题还是不能解决。

所以"记问之学"就是把经典教诲当作知识来学。经典的教诲是智慧,不是知识,智慧能解决人生的问题。而智慧从哪里来?从放下习气来的,从学一句做一句来的,从解行相应来的。解行相应,人的境界才能提升。 "不力行,但学文,长浮华,成何人",不能提升还会堕落;"但力行,不学文,任己见,昧理真"。所以解行相应是提升的关键所在。 提出问题,他就能给出适当的解答,观机的能力很高。"力不能问",学生已经遇到瓶颈了,只是他不知道怎么问,教学者看得出来,"然后语之",观察出他要突破的那个点,然后引导他。看到他最近卡在贪多还是贪快了,赶紧点他一下,或者最近有什么执着点,赶紧告诉他。"语之而不知",已经告诉他了,他还是没搞懂,这个时候不要勉强,不要一直讲下去。有时候硬塞,会把他的悟门给塞住了。"虽舍之可也",暂时先缓一下,再等待时机。 好,今天就跟大家先讲到这里。谢谢大家!

而且不只自己能解行相应,有真实的学问,"必也其听语乎",学生一

186





## 第十四讲



## 诸位学长,大家好!

我们先复习一下前面课程谈到的内容。"学者有四失",当老师好不好当?用心良苦。然后"心之莫同",每个人的情况都不大一样,要因材施教。一个方法用在所有人的身上,那行不通,老师得要很用心去体恤每一个学生的差异,然后循循善诱,辅助他。

我们了解人,知人,要建立在自知的基础上。我们连自己都不了解,怎么去了解别人?韩愈先生提到,"师者,所以传道、授业、解惑也。"一个教学者自己还有很多人生的迷惑,怎么去解人家的疑惑呢?所以《学记》后面的部分诠释了一个教学者应有的德行、能力。

我们一开始都在强调"教学为先",教育重要,强调人不学,不知道,不知义。相同的,老师不学,他也不知道,空有一个老师的名,名不副实。所以教学教学,教学者首先要好学,要是一个好学生才行。"学然后知不足",把学摆在前面。"教然后知困"。教的过程中有可能发现不足,发现哪些道理其实自己还没贯通,这样就能达到教学相长的效果。

"善教者,使人继其志"。一个尽心尽力的教学者,能产生大的影响力。因为他的学生会觉得,像他这样的人生非常有意义、有价值,他们愿意以这个老师的志向为自己的志向,教学者的德行让人佩服。

这节课我们先来看一篇文章。我们常说古圣先王,他们为王者、为天子,是作君,但同时具备了亲、师的德行、能力。

禹出见罪人,下车问而泣之。左右曰:"夫罪人不顺道,故使然焉,君王何为痛之至于此也?"禹曰:"尧舜之人,皆以尧舜之心为心。今寡人为君也,百姓各自以其心为心,是以痛之也。"《书》曰:"百姓有罪,在予一人。"(《说苑》)

"禹出见罪人",大禹有一天出去看到犯罪的人,"下车问而泣之",他下车问这个犯人的情况,结果听完他很难过,流下眼泪。这些文章都是呕心沥血写出来的,每一个字都流露出圣贤人的修养跟存心。我们看,大禹看到罪人马上下车,很紧张地去了解状况,就好像那个犯罪的人是他的亲人一样。

"左右曰: 夫罪人不顺道,故使然焉","夫",是发语词,这个犯罪的人不遵循做人的道理,才落得这个下场。"君王何为痛之至于此也",旁边的人看了,不了解他为什么哭。禹王啊,您何必痛苦到这种地步,那是他自己没做好才犯罪的。"禹曰:尧舜之人,皆以尧舜之心为心",尧舜圣德,百姓都以尧舜为效法的对象,以他们的存心为自己的存心。所以父母教育孩子,孩子效法父母的德行,这就教成功了,"善教者,使人继其志"。"今寡人为君也",现在轮到我做天子了。尧传给舜,舜传给禹,而且都是禅让,都是观察了很久,知道他确实有德行,可以照顾人民才传给他。禹说,现在我当国君,"百姓各自以其心为心",百姓顺着自己的私心做事。顺着私心私欲,"欲令智迷",最后可能就会犯罪了,"是以痛之也",所以我感觉非常地悲痛。大禹反求诸己,觉得老百姓的修养不好是自己的过失。"书曰",《尚书》讲,"百姓有罪,在予一人"。他们为天子的心境,是任何一个百姓犯罪了,都是自己一个人的罪过,是自己没有把人民教好。这真的是以父母的心对待人民。

我们从这一段也看到,这些古圣先王,都真正是用德行来教化人民。 所以前面也讲到了,"故师也者,所以学为君也",能当好老师,能体恤 每一个学生的差异,之后可以成为一个领导者,再提升德行、能力,最后 可以当一国之君。所以"择师不可以不慎",选择好的老师,要看他是否 真的有德,甚至于都可以领导一方,要有这种德行、智慧。以前找私塾老 师,都是一个家族的祖父、曾祖父辈,为整个家族的后代去找。找谁?找 已经退休的官员,他告老还乡了,他的学识、德行,以及他人生的见识非

常广、把这样的长者请来当私塾老师。你找一个老师来、讲的都是理论、 不知道怎么去用在处世,用在生活、工作当中,可能就变成读死书了。

紧接着讲到了"严师为难"。尊重老师,才能尊重道业;尊重道业, 人才能够学到真实的学问。所以这里把尊师重道摆到一个很重要的位置。 而且只有两种人不用守君臣之礼,祭祀的时候,当作亡者给人膜拜的,不 能把他当臣子看待; 再就是老师, 常常给这些贵族甚至天子讲学。所以老 师叫"西席",天子坐在东边,老师坐在西边,表示对师道的尊重。

这个时代,从事教育工作的人,也不能要求别人多尊重我们。很重要 的,我们自己要做出来。我们真正尽心尽力、不疲不厌,学生很自然地对 我们提起恭敬。不要去要求任何人,从我们自身做好,把师道尊严复兴起 来。"人能弘道,非道弘人",教育者自己的行持要把师道表演出来。以前 的人很尊重医生,现在对医生的尊重也没有这么高了,为医者,自己也要 把医道做出来。

接着下一段,谈到的是在教学的时候师生的互动。学生发问,老师回 答。学生发问,要顺着脉络去问。颜回是个好学生,他有一次问孔子,什 么是仁? 怎么去落实仁德? 孔子说:"克己复礼。"一个人要先克制自己的 习气,才有可能去爱人。人有贪心的时候,都跟人家计较,怎么爱人?脾 气都控制不住,人家看到我们都害怕,怎么爱人?人很傲慢,人家跟我们 讲话,问个问题,"哼,连这个都不知道!"以后看到我们都不敢发问了。 我们这些习性都不能降伏、就像儒家讲的不能格物、格除这些习性、物 欲,那我们的仁爱心就被这些欲望给包住了,仁爱的光芒显露不出来了。

颜回很善于发问,"请问其目",请问怎么在生活当中具体落实?好 学表现在哪? 学一句就实实在在落实一句,不是学空的东西,不是记问之 学。我们相信, 颜回这么一问, 孔子一定很高兴。孔子马上回答, 从哪里 下手呢? "非礼勿视, 非礼勿听, 非礼勿言, 非礼勿动。"

我们看这个"礼","礼者,敬而已矣",就是恭敬。一个人有恭敬的 态度,不该看的东西,他不会看。这个礼敬,是礼敬自己也是礼敬他人。

今天看这个东西会污染自己的善心,这就是不恭敬自己、糟蹋自己。所以"非礼勿视","非圣书,屏勿视"。假如人家很不舒服,这个时候也不能看。时时能体恤别人,不让人不舒服,不给人难堪。

而事实上,一个人看了不该看的东西之后,整个贪欲都会被调动起来,怎么克己复礼? 所以《弟子规》里面这些教诲很重要,"斗闹场,绝勿近","非圣书,屏勿视,蔽聪明,坏心志"。一个人看了不好的东西,可能那一天脑子里那些东西都在转。所以学习传统文化首先不要看杀盗淫妄这些东西,不然心都静不下来,恭敬不起来。所以告诉大家,电视尽量不要看太多,因为电视节目一看,习性又被叫醒了。很多人说,那很多事我不知道怎么办?告诉大家,很大的事别人会告诉你。但是你自己去看,尤其上网去看新闻,还没看新闻,旁边那些污染就全部进来。

所以一个人要克己复礼,首先不该看的不要看,不该听的不要听,不 该说的不要说。人会讲不当的言语,都是因为心不正了,可能有情绪了, 有傲慢了,可能自私了,不能去顾及他人了。"非礼勿动",邪念也不可以 动。听、看、说,身体还没有动,一动手,罪业就重了,可能就伤害到他 人了。

我们看颜回很会问,孔子也很会答。"善待问者,如撞钟"。一个人很能回答别人的问题,就好像撞钟一样:你撞大力一点,它就大声回应;你撞小力一点,它就小声回应。"叩之以小者则小鸣,叩之以大者则大鸣。""待其从容,然后尽其声",回答的时候非常从容。大家有没有被人家问问题问到全身紧张的经历?"这、这,嗯,这……"有没有?那就不从容了。

所以这一句话值得我们去体会,"善待问者",他就像钟一样。大家看过钟没有?里面是空的。这有含义哦。大家有没有这种经验,明天要去说服一个人,当天晚上还在想,我明天跟他讲什么,一直想一直想,明天我先跟他讲什么话,接着他会怎么回答,我就再怎么跟他讲,铁定说服他。有时候想得太兴奋,两三点都睡不着。结果隔天见面了,跟他讲话,讲第

一句话,他回的第二句话不是你想的,然后就不知道怎么讲下去了。请问,假如我们想了很多,要去说服别人,心里有没有放空?没有。

这一段,是圣人的境界,我们用心体会,体会不到不要难过,因为那叫正常。但那是目标,我们要慢慢迈过去。孔子曾经讲,"吾有知乎哉?"很多人会觉得,孔子一定是什么都知道,什么都记得。但是孔子说了,"无知也"。老子又讲,"知者不博,博者不知。"真正开智慧的人,他不是什么都记,记一大堆知识。"博者"不一定有智慧。 大家有没有看过拿博士两个、三个的人?可是你看他眉头深锁,还是很多烦恼。他还是没开智慧,只是知识。记了很多,心性之光还没透出来。这样的人,甚至会觉得自己很厉害,"你看,人家不记得,我都记得。"傲慢了,有傲慢就开不了智慧。

所以孔子这些话其实都在提醒我们,不要误会了圣人的境界。这都是心性之学。其实在孔子的心里,他没有觉得自己很厉害,很有智慧,甚至觉得自己也还很差,"无知也"。孔子说:"德之不修,学之不讲,闻义不能徙,不善不能改,是吾忧也。"孔子每天下功夫,是把习性给放下,哪有觉得自己很厉害,圣人不是这种心境。放下习气,就是格物;致知,就是把所知障放下。一个人觉得自己很厉害,这个也懂,那个也懂,反而生出傲慢,智慧打不开。

"有鄙夫问于我",一般百姓问他问题,"空空如也,我叩其两端而竭焉"。孔子讲,平常有人问他问题,他的状态是什么?内心清净,没有装东西,没有在那里想,要拿哪一句话对治他的问题,他是自然而然就起的智慧。所以要学这个"空空如也"。有一个比喻,叫"用心若镜",大家体会看看。镜子很干净,上面有没有东西?没有。所以任何人站到前面,照得明明白白。我们的心像镜子一样清净,碰到某一件事情,就能把这件事照得清清楚楚、明明白白。假如这面镜子照了这一个人,这个人走了,影像还在上面,下一个人再来照,照不照得好?就照不清楚。这样心就有染着了。大家有没有这种经历,刚刚跟一个人吵过架,心情很不好,"气死

我了,敢这么对我讲话。"上班跟同事讨论工作,脑子还在想刚刚那个事情,愈想愈入神,对方一看我们的眼睛,"你还在不在?"

所以你看,心有染着,都有挂碍,怎么会有智慧呢?生烦恼了,不是"空空如也"。所以人的心往往挂碍在哪里?懊恼过去,担忧未来,心不清净了,烦恼就多了,所以怎么让这个心呈现觉照的智慧? "有所恐惧,不得其正","有所忧患,不得其正",担忧未来不都是恐惧、忧患吗?心"有所忿懥,不得其正",起情绪了,心就不正了。"有所好乐",贪很多的境界,很多的欲望,就"不得其正"了。所以这个"空空如也"的功夫,还在格除物欲,要把这些习性、欲望放下,心才能空灵,空了才会有智慧。

我们刚刚举到了反面的例子,要去跟一个人谈话,拼命想说服他,想了一大堆,结果应对的时候,对方不按常理出牌,我们讲不下去了。那大家有没有另外的经验,你没有预设任何立场,欢欢喜喜去跟他沟通,也没想要服他什么,结果反而沟通得很好。他问什么,你很自然就可以回答他,大家有没有这个经验?有一句话叫"有心插花花不发,无心插柳柳成荫",人没有刻意的时候,心特别清净,清净生智慧,应对得很自然,对方也觉得很真诚。你很刻意了,要控制,要说服,适得其反。

所以从这个"空空如也",我们要了解,通过圣贤的教诲,明白道理之后,把我们这些分别、烦恼、执着放下,这叫真学问,这样才能真正有智慧,这叫实学。孟子讲,"学问之道无他,求其放心而已矣。"其实千经万论,都是让我们把妄心放下,回归到本善真心。真心本来就是清净的,是无为的。

在我们的历史当中,这样"空空如也"的人不少。举一个例子,六祖惠能大师,大家听过他的故事没有?我们可能都听过一句话,叫"本来无一物,何处惹尘埃?""本来无一物",就是完全恢复到清净。有一个人去跟一个大德请教,这个也是空,那个也是空,就一直讲什么都是空,结果大德拿了一根棍子,往他的头敲下去,"砰!"他说:"你怎么打我?""你

不是说都空了吗?"所以他那是嘴上空,心上没有空。这个"空",你也不要执着,你心里执着有个空,那还有个空。"如也",本来就是这样。每一个人的真心,本来就是可以起智慧的。《心经》里面说,"以无所得故",就是把所有的分别、执着、妄想统统放下了,就入那个境界了。

为什么很有学问的人反而是"空空如也",如撞钟?学的东西,他用心领受了,他就不执着,不是硬记一大堆东西,不是记问之学。而且孔子面对大家的问题,"叩其两端",针对事物的是非、利弊,让对方能完全明白,这样有什么好处,有什么坏处,都分析清楚了,对方自然知道应该怎么去做。"竭",就是尽心竭力。夫子确实都是不疲不厌地帮助别人,纵使是一般的百姓问他问题,他也会非常慎重,用心地回答。对方能吸收多少,有没有照他的话去做,夫子也不挂碍,一切随缘。有的老师很烦恼,"我都跟他讲多少次了,都不听我的话,气死我了!"假如是这样,当老师会得高血压。我还听说,现在忧郁症的高危人群,好像小学老师不少。那就是看不开,没放下。师长领进门,修行靠个人,强求不得,他的人生他是主角,不是你。

大家有没有经验,你今天载一个亲戚,你在那里开车,他在那里踩刹车,踩得很起劲,他比你还紧张。有时候我们开车开到他受不了,"哎呀,你不会开,让我来,我来开!"很多当父母的都这个样子。孩子在那里摸索人生,看不下去了,"你下来,我来!"他的人生我们能帮他走吗?所以父母、老师只能尽心尽力帮助孩子,不能跳上他的人生舞台当主角。这个时候不能急,不然到最后,揠苗助长。他还没到那个悟性,你硬要给他塞,到最后他就吞不下去了,看到你就想跑,觉得你很啰唆,很烦。

我们再来看一篇文章,《揠苗助长》。这就是嫌学生长得不够快,帮他拉一拉。

宋人有闵其苗之不长而揠之者。芒芒然归,谓其人曰:"今日病矣,予助苗长矣。"其子趋而往视之,苗则槁矣。天下之不助苗长者

寡矣。以为无益而舍之者,不耘苗者也;助之长者,揠苗者也,非徒 无益,而又害之。(《孟子·公孙丑》)

"宋国人有闵其苗之不长而揠之者","闵",通"悯"。这个宋国人看着这些秧苗好可怜,长这么慢,为了帮助它们,把每一棵秧苗都拉一拉,把它拉长。"芒芒然归",因为他每一棵都拉,拉得全身酸痛,很疲劳地回家了。"谓其人曰",跟他家里人说,"今日病矣",今天实在是累了,"予助苗长矣",我帮助这些苗统统长大了。"其子趋而往视之","趋"就是赶快前往,看一看苗怎样了。"苗则槁矣","槁",都死了。

"天下之不助苗长者寡矣"。这是提醒我们,为人父母、为人老师、为人领导的,不去拉那个苗的很少。我们就要反省,孩子有没有被拉变形了?大家注意去看,现在的孩子,几个很快乐、心里没事、笑容灿烂、天真无邪的,有没有?当然可能他染上很多欲望了。但有一种情况是跟父母的沟通不良,父母对他要求很多,他很痛苦。要求多到孩子呼吸困难,这就是"揠苗助长"。

父母假如有要求的时候,欲就上来。要求你给我考高分,你一定要怎么样,这都是欲求。欲求一起来,欲令智迷,只盯着他要达到的,感受不到孩子内心的状况。这样,父母子女之间的沟通就愈来愈差了。所以"冰冻三尺,非一日之寒",很多人说我的孩子怎么不听我的话?不是昨天听,今天不听,不是这个逻辑。是渐渐的,不能彼此理解了,距离就愈拉愈长。所以今天把成绩逼上去了,结果父母跟子女之间没法沟通了,这又有什么意义?

自小至今,我都觉得我的父母非常理解我,所以我没有"少年维特的烦恼",而且我还觉得我是最幸福的人。我考得不好,我爸很理解我,"加油,你以后会愈来愈好。"但是父母确实是把好的读书习惯做给我们看,以身作则。你夸他,没有榜样给他,这样也不行。所以我跟父母的沟通没有出现任何状况,我心里有事不跟我妈讲会睡不着觉。哪怕在学校被老师

处罚,做错事,我一定要跟我妈招供。甚至于一般人觉得不好的,比方说 念初中的时候,都说去打台球不好——其实打台球没有什么不好,是那个 地方去的人比较复杂。我那个时候就想去打,还给我妈讲,我妈说,"好,你去。"我不会偷偷去做一些我妈不允许的事情,我们之间,从以前到现 在都是光明磊落。妈妈让我去,代表她信任我,我不会去交狐群狗党。后来知道那地方人很复杂,慢慢我不去了。

"天下之不助苗长者寡矣",大家都太急于看到结果,欲速不达,弄巧成拙。应该顺着每一个生命,让他很好地去成长。有一个家庭,五个孩子,五个都是博士,大家就觉得父母很会教孩子。其实这几个孩子的个性一不一样?你遇过几个兄弟姐妹个性都一样的吗?连双胞胎都不一样,是不是?那怎么会几个不同个性的人统统像机器"喀嚓"出来的都一样?所以应该是让不同个性的孩子都发挥他的特质,然后都很快乐,都实现他人生的价值,这才是会教嘛!

我们家三个孩子,统统做了公务员。我二姐读了师范学院,出来教初中。结果教了几年,她跟我爸说:"爸,我还想再读书。"因为我姐姐读的是公费,得赔钱,四年要赔不少钱。但我爸爸马上说:"好,你愿意再读,继续读。"我爸爸觉得孩子既然想继续深造,二话不说,就赔了。也没有想,你这个铁饭碗,等出去回来了没工作怎么办?没有,我爸爸没有去烦恼这些事情。所以我姐姐就把老师的工作给辞了,读了数学心理博士回来了。现在回到她的母校去教书了。说实在的,人生明白了,就不会太忧虑,患得患失,该是你的福报,迟早都会来,别担心。

后来我大姐也当了公务员,在台北市政府工作,结婚后,她的志向是当一个好妈妈,怀孕后就把工作辞了,我父母也尊重她,现在是全职太太。接下来换我了。我当小学老师当了几年,感觉教育很需要伦理道德因果这些圣贤教诲。"爸,我自己基础不好,得再去深造,去学习。"好,辞了。我爸眉头都没有皱一下。所以我们今天能够有这样的发展,没有这样的父母,不可能。父母假如有控制,"你就得这样给我做。"那我没办法了,

姐姐要当个好妈妈,好不好?请问大家,好妈妈跟公务员的收入哪一个重要?人生随时要称一称轻重缓急。最起码孩子流鼻涕,流一流,两三天就好了,不用去看医生。为什么?从小是母亲带的,哺乳的,体质就比一般的孩子好。光是这个医药费就不知道省了多少。现在人看起来很会算,其实不会算。为什么?他都只看哪里?眼前。他看不到孩子一生身心的健康,看不到孩子的学习能力是要陪伴形成的,不是你拿钱让他去补习

可能就做了跟自己性向相违背的事情。比如我爸说,"你不能辞职,辞职

我跟你断绝父子关系。"那我当然不敢辞了。可是从此以后会不会快乐?

不会。我们家,每一个孩子对生命很好的领悟,父母都支持。

了。所以什么是智慧?能分辨人生的轻重缓急,本末先后。什么是人的根本,什么事先做、什么事后做,都很清楚了,这是有智慧。现在的人分辨不出来,每天忙着不怎么要紧的事情,时间都这样耗掉了,等真出状况了,就不好解决了。

班就能形成的。当身体不好了, 当人格、德行不好了, 再多的钱都弥补不

"以为无益而舍之者",一般的农民有过与不及这两种情况。一种,觉得什么都不用帮,做什么都没什么作用,不管了,让它自生自灭。"舍之",就是任由它去吧。有人是这么管孩子的,什么都不管,让他活泼一点,自由一点,不约束他。这就好像种田,都不管它,让它自己长,结果杂草长一大堆。你没有去陪伴他,怎么知道他什么时候染上了错误的思想观念呢?怎么帮他除草呢?怎么帮他长善救失呢?"不耘苗者也","耘"就是拔除杂草,苗的养分才不会都给吸走了。

所以真正用心陪伴孩子的父母、老师,会有什么功力呢?因为用心就有很多的潜力。孩子昨天做了不该做的事,妈妈一看他的脸色、眼神就知道,赶紧用几句话把他套出来。"慎于始",他可能昨天第一次说谎,这时候赶紧诱导他慢慢把真相讲出来,导正他,就好了。很多妈妈说,我的孩子怎么这么会撒谎?其实都是忽略了孩子,等习性已经根深蒂固了才知道要去帮忙,效果就不好了。

另外一种是管太多的。"助之长者,揠苗者也",硬把它拉长。"非徒无益",不只没有帮助,"而又害之",还害了他。我读小学的时候,我母亲也在我的学校教书。大家想一想,假如你是小学老师,你儿子在你学校读书,你会希望他成绩怎么样?我成绩不怎么样,都差不多十几二十几名,可是我妈从来没有用成绩压过我。所以父母不在乎面子,我们也不好面子。告诉大家,好面子的人生,轻不轻松?没有轻松的时候。儿子要给我长面子,另一半要给我长面子,要多少面子?一大堆面子。面子是"我"的面子,痛苦是从"我"来的。

假如能体恤,就会明白每个孩子的根性不一样,基础不一样。我二姐的文章都是给全校做样本的,我的文章都是让老师丢在地上的,差这么远! 我爸爸妈妈假如用姐姐的标准来衡量我,我铁定压扁了,是不是? 不去这样比较,还是信任孩子,"你一定可以。"我爸最常讲的,"加油!""要自爱!"在这样的爱护、信任之下,潜力慢慢就会发挥了。大家要知道,每一个人潜能发挥的时间不大一样,有些人早,有些人晚。所以有一句成语叫"大器晚成",闽南话叫"大只鸡慢啼"。为什么大的鸡叫得比较慢?因为它体积大,吸一口气的时间比较久。所以我成绩一直不是很理想,但是父母跟我遇到的几位老师对我都很信任,最后在他们的鼓励之下,慢慢地也有所成长。

我们回到《礼记·学记》。"记问之学,不足以为人师"。"记问之学",就是能背,能记很多的东西。"不足以为人师,"他记了那么多东西,但不是真实的智慧,不见得懂得怎么过有意义的人生、幸福自在的人生。韩愈先生讲,"师者,所以传道、授业、解惑",这才是人师。

我们这一篇文章可以结合《师说》、《大学》来体会。《大学》是成就"大人"的学问,"大人"就是指君子,指有道德的人。《大学》里面,没有说记问之学即是大人,《大学》告诉我们,"古之欲明明德于天下者",一个人有要利益国家、利益世界的宏大志愿,这很好,但是学问得从哪里下手?得从根本,修身才能齐家,格物才能致知,烦恼轻了智慧才能长。

现在一般的学校,注重的是知识技能的积累。充其量,我们懂得去运用这些知识跟技能,但不见得我们能把这些做人的道理贯通,把人生经营得有价值。我感觉,我们在求学的过程当中不快乐。一直硬记那么多东西,会很烦躁,又不得不读。烦到最后会想怎么样?吃东西,或者去发泄一下,是不是?所以现在所谓的游乐园很多。以前都没有游乐园,都是游山玩水,跟大自然融成一片。现在没办法,人不会跟大自然融成一体了,但是又很闷,发泄不了,怎么办?去游乐园,就坐那个从高空掉下来的,然后上面的人就"啊……"现在人的快乐就是这样,那叫苦中作乐,叫刺激。乐多久?一下子就没了。跟打麻药一样,麻药退了苦就来了。

我曾经带学生去过游乐园。我本来想引导他们去接触大自然,讲了半天,"好,诸位同学,你们要去哪?"要讲民主。"游乐园。"我就没办法了,陪这些小朋友一起去。我就在旁边一直观察,这些东西真的能让人快乐吗?最后我自己就去试试看。我坐的是那个圆轮,四个人坐在上面,绑得紧紧的,然后那个轮子就开始转,"咚、咚、咚"。我坐完从上面下来,东西南北都搞不清楚,头晕到想吐。我实在很不能理解,这样叫快乐?

我们这一生有没有把苦闷解决?有没有真正体会到为善最乐、助人为乐? "学而时习之,不亦说乎?""仰不愧于天,俯不怍于人"?问心无愧?有没有体会到有父母可以奉养,有兄弟可以相互扶持人生?这是人生的真乐。人生的真相,我们都很明白了,这样我们才能把人引到幸福的人生当中来。所以《大学》告诉我们,怎么齐家治国平天下?都要回到"格物",回到"修身为本",本立而道生,这才是智慧。

"必也其听语乎","必"就是为人师表要具备的,"听",听学生发问。 听完以后,道理马上告诉他,叫"语之"。这又回到刚刚讲的,听了以后 马上能回答,差不多是孔子所讲的"空空如也"。还没达到那个境况,人 家问我们问题,"你让我想一想,明天再说。"那是我们还没达到智慧起 用的境况。为什么智慧没起用?烦恼太多。还是要回到务本。烦恼轻, 智慧长。 我们刚刚讲到六祖惠能大师,他连字都不认识。这就提醒那些记很多 经典的人不要傲慢了。六祖惠能大师开悟是因为什么?他悟到了《金刚 经》里面讲的,"应无所住,而生其心。""无住"就是把妄想、分别、执 着放下,真心就起用了,无量的智慧。有一个人受持《大涅槃经》,那部 经典很大。他请教六祖,六祖大师说:"你念给我听。"念几段,"好,我知 道这一部经说什么了。"马上讲给他听。另外一个人问《法华经》,才念了 一小段,"你不要再念了,我知道了。"就讲给他听。结果讲没多久,那个 人也开悟了。所以人开悟的人了真好,都能给人讲明白。其实每一个人都 做得到,只要肯放下妄想、分别、执着。大德有这个能力,就因为心里是 清净的。"净极光通达",清净到了极点,智慧就开了,"光"是表智慧。

学生问,马上就能答,而且还答得很契合这个学生的程度。所以我们讲学回答问题,要契理又契机,不能讲太高了,他听不懂。一个老师为什么能讲得契机?除了有智慧以外,他还能设身处地为对方着想。我们假如现在还没有办法完全理解对方,有一个方法,回答他的问题要看他的眼睛,一看就知道。但是现在的人有时候为了表达他的恭敬,听不懂也装懂。这个时候,你要看他的表情,脸部放松了,眼睛透出光芒,就说明听得懂。所以师生也要时时很自然地互动。

接着,"力不能问"。他确实有困惑,或者遇到一些情境了,他卡在某个观念,很想搞清楚,但还没有办法很具体地问出来,"然后语之",主动告诉他,他听明白了,疑惑就解除了。我们可以举《论语》里面的一段话。

子曰:"由也,女闻六言六蔽矣乎?"对曰:"未也。""居,吾语女。好仁不好学,其蔽也愚;好知不好学,其蔽也荡;好信不好学,其蔽也贼;好直不好学,其蔽也绞;好勇不好学,其蔽也乱;好刚不好学,其蔽也狂。"(《论语·阳货》)

"**子曰:由也,女闻六言六蔽矣乎**?"子路,你听过六言六蔽的道理

吗? 夫子应该是观察到子路的疑惑,甚至是子路的执着点,这个时候主动解开他的这个问题。"对曰:未也"。子路回答说没有。"居!吾语女。"来,你先坐,我跟你讲。当老师主动的时候,往往都是学生问不出来,但是老师知道,讲了他能听懂,就主动去做。《孝经》也是孔子主动跟曾子讲的,曾子的基础够了,他很孝顺,就把《孝经》传给曾子。

"好仁不好学",仁是好的,但是没有继续好好学习,"其蔽也愚",好的特质没有经过后天的圣贤指导,会出现状况。"好知不好学",这个人很聪明,但是没有圣贤指导,"其蔽也荡"。现在很多人狂慧,看起来很聪明,可是很狂妄,那就是没有依经典去学习。"好信不好学,其蔽也贼;好直不好学,其蔽也绞。"子路的性格比较直率,可能夫子这一段话,有一些就是要提醒他。你很正直,没有好好学习"怡吾色,柔吾声",你跟人讲话就非常冲。"好勇不好学,其蔽也乱",子路很勇猛,假如对君臣这些道理没有搞清楚,可能会做出违背纲常的事情,就变乱了。古代有"刺客列传",当刺客的人都是很勇猛的,可是道理没搞清楚,正义正义,"义"要跟"正"在一起才行,否则他可能就做出一些错误的事情。"好刚不好学,其蔽也狂",他很刚强,没有好好学习,表现出来可能就偏到狂那一面去了。

这是我们讲到的"力不能问",他已经到了讲了就能突破瓶颈的时候,就主动跟他讲。"语之而不知",给他讲完以后,他还是没搞清楚。 "虽舍之可也",他还没到那个悟性,暂时不要强求,再观察一阵子,慢慢的,他的积累够了,再跟他讲。

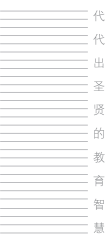
往往我们的父母、老师、教育者缺乏耐性,"我今天一定要给他讲明白!"这个时候控制欲就太强。时机不成熟,硬要做,可能就适得其反。世间的事情,求个水到渠成,不要操之过急,欲速不达。就像大自然告诉我们的,这棵果树你要等到它果实熟了,把它摘下来,就很好吃。假如还没成熟,硬把它摘下来,吃起来怎么样?很酸,很难吃。

"力不能问,然后语之",之前跟大家讲到,师长到英国剑桥大学去

发表演讲。师长问那里的学生,"汤恩比教授说,解决二十一世纪的社会问题要靠孔孟学说跟大乘佛法,这个话对不对?"这也是主动发问,然后让这些学子去思考。等他们思考了,又告诉他们应该怎么下手。师长讲,"孔孟学说,落实在孝敬忠恕,落实在《弟子规》。"怎么去契入孔孟学说?"孝敬忠恕",就很具体。"大乘佛法,基础是《十善业道经》",然后用几个字点出来,"真诚慈悲"。我们听师长讲这些,都觉得他用心良苦,都是设身处地,知道怎么样才能让现在的人听得懂,让大家知道怎么去效法,怎么去下手落实。听明白了,赶紧去落实,就对了。

这一节课先跟大家讲到这里,谢谢大家。

202





## 第十五讲



上节课讲到老师回答学生的问题,确实是要有智慧,看事情要洞彻,要很深入,才能引导学生看到一些真相。还讲到"记问之学,不足以为人师"。真实的学问,看事情都是入木三分。子路问孔子怎么治理一个国家,"治本在得人",国家最重要的是有栋梁之材,所以孔子回答,"在于尊贤而贱不肖",一个领导者要能尊重贤德,起用贤能之人。"贱不肖"就是能够远离不肖之人,不去用这些奸邪之人。《出师表》里面有一句很重要的话:"亲贤臣,远小人,此先汉之所以兴隆也;亲小人,远贤臣,此后汉之所以倾颓也。"西汉兴盛跟东汉末年衰败的一个关键,是有没有"亲贤臣,远小人"。"亲小人,远贤臣",这个国家就亡了。

子路马上提出来了,范、中行氏,这个国家的领导者很尊贤而贱不肖,国家为什么会灭亡? 所以这些学生,在学问上都很用心,不然问不出这个问题来。他常常把他所遇到的事情用这些道理去印证,这就叫解行相应。大家有没有遇过,你给学生讲一个道理,然后他马上举一个反面的给你? 你假如没把这个事情看透,可能就不知道怎么回答了。接着孔子讲,"范、中行氏尊贤而不能用也",他是做表面功夫。他虽然尊贤,但不去用他,那不是真正尊重、佩服这些贤德之人,他是什么? 他是好这个尊贤的名。孔子在卫国的时候,卫灵公也是好这个尊贤的名,并没有好好听孔子的话。一起出去,太太跟他坐在车上,让孔子坐后面的车,这哪有尊贤?这叫什么?好色胜过尊贤。这个德行就不可能成就了。难怪孔子感叹,"吾未见好德如好色者也。"

一般人没有远大的志向跟坚定的决心,往往被习性所牵,好女色。 "食色,性也。"人很难伏住色欲跟食欲,所以儒家强调节欲。欲望要懂得 节制,不然对身心一定有损害。以前的人懂,现在的人把好色当作享福。

意 ②<u>)</u> 204 以前的女子都知道色要节制,所以对先生都懂得要助他的德,善巧地不让 先生纵欲。现在的人没这个概念,反而觉得那是人的追求,认知扭曲得很 厉害。现在最好的夫妻是心灵共同成长,这就是难得的因缘,所谓"领妻 成道,助夫成德"。

"贱不肖而不能去也",表面上排斥这些不肖之人,可是没有把他们赶走,偶尔可能还去找他们玩乐。所以"贤者知其不己用而怨之",贤德之人来到他们的国家,希望能够实行仁政,但是接触久了知道,有名无实,都是做样子的,所以就会觉得这个国君是伪君子,"怨之"。"不肖者知其贱己",这些德行不好的人知道这个国君不尊重,也不会重用他们,"而仇之",不肖的人看到自己不能被重用,亲近了有权之人,会借机造反。

大家有没有听过"齐桓公榻前问相"的故事? 齐桓公快死了,躺在病床上,问管仲,谁可以做宰相? 齐桓公提出了三个人,易牙、竖刁、开方,问他们三个人能不能做宰相。易牙是个厨师,他问齐桓公,你有没有吃过婴儿的肉,齐桓公说没有。易牙的孩子生出来,他就把孩子煮给齐桓公吃了。齐桓公说,这样的人可不可以做宰相?诸位学长,可不可以? 齐桓公还是没搞明白,被表象骗了。管仲跟他讲,他连自己的孩子都不爱,他会爱你? 违背伦常,"不爱其亲而爱他人者,谓之悖德"。接着齐桓公又说,竖刁为了进宫中陪伴我,自残变成太监,他对我可忠心了吧?管仲又说,一个人最疼惜的是他的身体,他能舍掉身体,一定有更大的目的,所以这也不正常。再来,开方。齐桓公说他是一个国家的王子,他来陪伴我,父母死了,他都不回去奔丧,这个人够忠心了吧?管仲说,他连父母都不爱,怎么会爱你? 他是小国的王子,齐国是万乘之国,他的目标是大国的王位。

这些故事,我们要从中学到判断的能力。女孩子找对象,可不可以从这个故事得到启发?可以,要先看看他孝不孝顺父母。他每天陪你玩乐到三更半夜,你说他真爱我,糊涂啊!"身体发肤,受之父母,不敢毁伤,孝之始也。"易牙杀子奉君,孩子可以不要了,为的是什么?权利。大家

想一想,现在的人有没有为了争名夺利,多赚点钱,连下一代都放弃了,有没有?欲望打开了,人性都受到很大的扭曲。竖刁,当然现在没有人去做太监了。可是为了名利,身体都搞坏了,让父母担心得不得了,"哎呀,几点了,都还没回来。"这都是在伤害身体,让父母家人担惊受怕。开方不理父母,就为了追名逐利,这样的情况在现在社会就更多了。很多地区,老人都没人管,过着非常困苦的生活,而孩子在大都市,房子好几间。

但是齐桓公为什么判断不出来?这是一个重点。《大学》讲,心"有所好乐,不得其正",心不正,判断不清楚。为什么?他很喜欢吃嘛,他很喜欢玩嘛,他很喜欢人家讲好听的,"哎,我的心中只有国君你。"他喜欢听这个,所以欲令智迷。管仲一死,受不了了,想吃,想玩,又把这三个人找来了。三个人把权、作乱,齐桓公死了六十七天,尸体腐烂,尸虫流出宫外才被发现。

所以一个国家,一个领导者,用人是重点。用的是栋梁之材,国家可以发展得很好;用错了人,国家要败就很快。所以,孔子分析了,"贤者怨之,不肖者仇之",贤者对他不满,不肖者也要找机会先下手为强。"怨仇并前,中行氏虽欲无亡,得乎",他想不灭亡也不可能。

好,我们接着看《礼记·学记》。"**良冶之子,必学为裘**","良"是技术很高,"冶"是冶铸金属做成器皿。良好的冶金匠,孩子要学习技术,他怎么教?这一段其实也是讲,一个教学者如何来教导学生,扎好他的基础。扎基础很重要。房子要能够长久,看它根基扎不扎得牢,地基打不打得稳。树要长成参天大树,要看树根稳不稳固。所以打基础是很关键的。

良好的冶金匠先让他的孩子学习补兽皮衣,那个皮衣都很大。为什么补兽皮衣呢?因为在补兽皮衣的时候,第一个,他要熟悉火性,他必须用火来烤。而冶金要用高温的火,技术要非常纯熟,他得要有一些基础才能做这么难的事情。让一个孩子一开始就学这么危险、难度高的技术,不容易,所以先学补兽皮衣,先熟悉火性,这样他这个能力可以用于以后的冶金。而且,兽皮衣要补好,得慢慢地一片一片补,要很细致。而冶金也要

有这样的能力,才能把器具做好。

"良弓之子,必学为箕",很好的做弓箭的工匠,他的孩子要学习他的能力,首先学做簸箕。簸箕是用竹片做的,比较软,弓箭是用木头,那个难度就高多了。所以先让他学做簸箕,对力的感觉就愈来愈敏感。有了这个基本能力,再学更高难度的做弓箭。

"始驾马者反之",一匹马第一次驾车,让它跟在马车后面走,整个速度就慢慢熟悉了。"车在马前",它先熟悉这些老马是怎么拉车的,慢慢地熟悉了,再去拉车,就不会那么困难。这都是让能力循序地培养起来,不可以揠苗助长。"不陵节而施之谓孙","孙"就是循序渐进,把他的能力培养起来。

"君子察于此三者,可以有志于学矣。" 其实有志于修身、追求智慧的人很多,但是在求学的过程当中,真正能提升的人不多。很认真学,也学了不少年,感觉烦恼没减少,欢喜没增加,学不上去。不只是求智慧有这个情况,所有技艺,学书法、学古琴,这些可以陶冶性情的,都会感觉好像有一个瓶颈上不去了,都可能是因为根基没有稳,自己没有认识到这一点,硬要往上。这就好像根基不牢,树拼命要长,可能风一吹,连根都会拔起来。

师长讲到儒家的四书五经、十三经是枝叶花果,《弟子规》是根本。 道家的道藏是枝叶花果,《太上感应篇》是根本。佛门的三藏十二部,这 些大经大论是枝叶花果,《十善业道经》是根本。但是我们冷静看看,几 个人老老实实地在根本上用功夫?我们都知道,花瓶里的花好看,能看多 久?有时候我们就为了那几天好看,打肿脸充胖子。但是终究没有根,它 没有办法不断生长。所以修行不要装好看,修行一定要打破自欺。自己的 根基牢不牢,老老实实面对,老老实实去下功夫。大家看建房子挖地基挖 很久,等地基打稳了,房子建得就快了。所以不能求快,得求稳,得把基 础打好。

很多学艺术的人, 他表演了, 人家给他掌声了, 他很高兴, 可是没

办法突破。这个时候我们要建议他还要再回到基础继续下功夫。像唱歌的,还要回去"啊——"你说他会听吗?真的,人只要觉得自己已经不错了,他就不肯再屈下来。能屈才能再突破,再伸。所以真正点出我们的根基哪里有问题,那是真的爱护我们,不只给我们讲好听的话。所以荀子讲,"非我而当者,吾师也;是我而当者,吾友也;谄媚我者,吾贼也"。"非"就是指出我们的不足、习性,指得非常准确,"当"就是适当、准确,这是我的好老师;"是我而当者","是"就是肯定,肯定、鼓励我很恰当,这是我的同参道友;我没有那么好却讲得很好,净讲好听的,给我灌迷汤,"吾贼也",就贼害我了,让我认不清自己,认不清就没办法改正、进步,还觉得自己挺不错的。"闻过怒,闻誉乐,损友来,益友却","谄媚我者,吾贼也"。"闻誉恐,闻过欣,直谅士,渐相亲","非我而当者,吾师也"。

而这个扎根,不是说我们读经读了几遍,听经听了多少小时,就是根扎好了。读经、听经是手段,不是目标,是通过这个手段扎好德行的根基。怎么看根基牢了?能把习气去掉,把贪嗔痴慢疑这些习气去除,这是真扎了根。

去除习气有一个过程,这个过程有一个很关键的学习状态——解行相应。理解的道理在哪里行?在生活、工作、处事待人接物当中去落实,并能对照之间的差距,把它改过来。在跟家人、朋友相处的时候,发现自己有哪些习气,然后勇敢地对治它,根才扎得下去。而且对自己的习气要赶尽杀绝,不可以手软,对别人则要厚道三分。所以在处众当中发觉自己的问题,所有的人都是老师,这种学习心态才扎得了根。"见人善,即思齐;见人恶,即内省。"

所以这里提到,君子能够洞察到这三者,教育孩子循序渐进,扎好他的根基,自身就可以好好学习,进而辅助学生,也能学得好。立定志向,自己能学好,也能教好。有一句俗话叫"强将手下无弱兵",还有一句话叫"狮带群羊羊亦狮,羊带群狮狮亦羊"。一只狮子带着群羊,训练它们,

羊也变狮;羊带着群狮,羊训练群狮,狮也变成羊。所以从这里看,领导者假如是非常有格局的,都是一心为社会的,我们的子弟跟着这样的领导者,他的格局、见识就不一样。假如这个领导人是小鼻子小眼睛、守财奴,我们的子弟跟着这样的领导人,可能一些不好的习气就学到了。

现在学习传统文化,大家有机会接触到一些认同传统文化的企业家,以后孩子有缘分可以到这些企业去工作,这也是造一个好的缘,是吧?因缘都是自己的心感召来的,我们一心为文化而付出,就会认识很多有同样使命的人。到时候这些企业家看你的孩子都在学习传统文化,他主动来跟你要人,那你就做得更成功了。现在让孩子从小就开始扎德行的根基,以后他的德行风范,一定跟他同龄的有非常大的不同。真正有见识的领导者一看就知道了,你的孩子就有无穷的机会去发挥了。

"古之学者",古时候的学者,"比物丑类",会比较事物的异同,然后借由这个比较,触类旁通。"丑"也是比较的意思。"鼓无当于五声,五声弗得不和。"鼓不属于五声,五声是宫、商、角、徵、羽,就是do、re、mi、sol、la这五音。可是五音没有鼓的配合,感觉就好像还缺点什么。有了鼓的配合,更能彰显整个音乐的和谐。

"水无当于五色,五色弗得不章。"水不属于五色,五色是青、黄、赤、黑、白。水不属于这五种颜色,可是在画画的时候,没有水的调和,画出来不鲜明,颜色没有那么好看。"章"是鲜明。所以国画都要配着水来画。

"学无当于五官,五官弗得不治。"学习不属于五官,五官是指司徒、司马、司空、司士、司寇五个很重要的官员。司徒是管礼部的,司马是管兵部的,司空是管工程的,司士是管监察的,司寇是管司法的。学习不属于五官,但是假如没有通过学习,这些官员的德行也出不来。

"师无当于五服,五服弗得不亲。"老师这个身份不属于五服。五服, 斩衰、齐衰、大功、小功、缌麻,按亲疏关系来分。父母是斩衰,三年; 齐衰,一般为一年;大功九个月;小功七个月;缌麻是五个月。老师虽然

不属于五服,但是假如没有得到老师的教导,人不懂得这些伦常之理,就 不亲了。我们去留心,现在缺乏伦理道德的教育,很多兄弟不亲,甚至像 仇人。父母病重了也不闻不问,这都是缺乏教育才会产生这些情况。

老师实质上是属于斩衰,古代父母去世,服丧三年,老师是心丧三年。夫子去世的时候,他的弟子在他的墓旁守丧三年。子贡因为夫子去世的时候不在,在外地做事赶不回来,他非常遗憾,所以回来以后,守了六年。子贡赶回来奔丧,他手上的那一枝树枝就插在地上,他很伤心,一直流眼泪,结果后来树枝就长成了一棵树。大家去孔庙的时候,会看到那棵树。所以这一段也是彰显老师教育我们懂得伦常道德的重要性,懂得做人的道理,才不会发生五服、伦常都不亲的现象。

"君子曰:大德不官,大道不器,大信不约,大时不齐。"君子说道,一个人有很高尚的德行,能做很多事。一个人德行很好,他谦退,尽忠,很有悟性,所以要学什么都很快,学得都很好,很多潜力慢慢都能发挥出来。他慢慢地触类旁通,能力不局限在某一个职位上,甚至于不给他职位,他一样可以对整个社会产生很大的影响力。孔子就是很好的榜样。孔子被称为"素王",他没有官职,而且,司马迁先生作《史记》,把孔子列在世家。世家是指诸侯、国君,这其实就是对夫子德行、影响的肯定。这种影响不只限于当时的人,还有世世代代,一直到现在。

有一首诗说道:"百年奇特几张纸,千古英雄一窖尘;唯有炳然周孔教,至今仁义洽生民。"几千年的历史长河,发生了一些当时觉得惊天动地的事情。有一些战争,死伤几十万人,这些奇特的事情,几行、几页纸就记完了。所谓的千古英雄,驰骋沙场、位极一时的,都化成黄土了。几百个君王,那个时候整个天下他是最大的,但是,请问大家知道几个皇帝?现在统统埋到黄土里去了。甚至于人有权力之后,可能会放纵、造孽,"弄权一时,凄凉万古"。有权力而没有智慧、德行,造的都是万劫不复的罪业。

"千古英雄一窖尘", 你看那个时候楚汉相争, 项羽厉不厉害? 百胜将

军,驰骋沙场,但他没有福报,打赢这么多场,最后一场输了。刘邦,常常打败仗,结果最后一场赢了。人家有福报,他当皇帝。项羽怎么样?在垓下自杀。他自杀的时候,还怪老天爷。《史记》里面记下了这句话,司马迁不是普通人,点出来的都是重点。项羽自杀以前说:"天亡我,非战之罪也。"是老天爷要灭我,不是我不会打仗。有没有道理?他造了这么多的孽,最后还说不是我的错,我很会打仗,是老天爷不配合我,要亡我。

我们看《德育故事》,了解到项羽太傲慢了,而且残忍。仁慈的人才能得天下,他烧了很多东西,杀了很多的人。他脾气太大了,忠臣也杀。刘邦一个臣子为了救刘邦,穿着刘邦的衣服,把楚军的注意都引过去了,然后刘邦才逃走了。这样不怕死的忠臣,项羽抓到了,把他活活烧死了。假如项羽那时候说,这样的忠臣太不得了了,奉为上宾,可能楚汉的历史都要改写。所以,项羽每一个行为都是失人心! 所以再大的武功,再大的福报,统统被他给折完了。所以司马迁厉害,孔子不是诸侯,把他列在世家里面,素王,给后世做表率,点出来真正有影响的是孔子,他比任何一个诸侯影响力都大;项羽没当天子,但是把项羽列在本纪,给后人觉悟,这个人绝对有福报跟能力做天子,他为什么没做得成?

"大德不官",一个人真有德行,不管他的因缘如何,都能够利益社会,不是说执着在一定有一个官职。他的能力,能做很多事情。我们看孔子,他管过牛羊,管过大夫家里的物品,管过司法,又当过县长,做什么都做得非常好。所以做任何事情,德才兼备才做得好,德一定在才的前面。

现在很多领导者用人,经常碰到这种情况,"这个人是挺老实的,但能力比较差;这个人能力很好,很有才华,用了马上我的工作比较顺畅,可是他心里想什么,不知道。"诸位学长,要用谁?《才德论》里面讲,"才胜德,谓之小人;德胜才,谓之君子。"大家注意去看,世界很多大公司,都是被一些知名大学毕业的高才生搞倒的。为什么?这些人太聪明,太有才华,领导人一看,爱才,就用了。用了之后,都不知道他背后搞什么,最后公司倒了。所以要用稳当的人,虽然傻一点,早晚会开窍。为什么?

因为他有德的基础,值得用心去培养。人生不要常做没把握的事情,做没 把握的事,提心吊肝,睡不好觉,肝脏受损。

所以"大德不官"也提醒我们,有志于学,要以德为本,学问要以德 行为本。一个人有学问,辩才无碍,口若悬河,没有德,他会过河拆桥! 我们看民国初年那些享有盛名的人,统统是从小读古书的,所以他的文章 才能写得这么好,他的学识才能受肯定。可是这一些人却要毁掉文言文, 你说他有没有学问?所以有才华、有学问、有学历而没有德行,他可能是 一个败家子,可能是一个民族的祸害。

接着,"大道不器"。大的道理,不会局限在某一个地方。我们看,孝悌忠信礼义廉耻,这都是放诸四海皆准的道理。人要通达大道,他是一经通,一切经通,所以"大道不器"也是强调学问要能触类旁通,举一反三,活学活用。一个人有道德又有学问,又能触类旁通,能培养出这样的学生,这个老师就功德无量了。大家想一想,能培养出一个范仲淹,这个老师功德大不大。范仲淹可以影响、教化一方,可以改变整个国家社会的风气。

"大信不约"。一个真正诚信的人,不一定需要契约。说实在的,当拿出契约的时候,也就代表人不诚信了。当《儿童保护法》出来的时候,代表什么?不是好事,乱打孩子的人太多了才会出这种法律。乱打孩子是发泄情绪,那不行。可是往往法律出来的时候,只能顾及一面,可能对另外一面会造成很大的流弊。

防微杜渐很重要。今天小朋友很聪明,知道《儿童保护法》,他可以跟他爸说:"你敢碰我,我告你!"请问大家,假如成这样了,父母能教孩子吗?在台湾,不能打学生,碰一下好像都要几十万。你说这样的规定好不好?其实到那个地步了,都不用讨论好不好了,讨论不清楚。已经偏离伦常的轨道太远了,才用法律解决问题。

我们有一次到乡下去,见到一位长者,他家里有很多古书,线装书,都是很难看到的宝典,我们翻得很欢喜。"老人家,能不能借我们回去看一下?"老人很高兴,为什么?遇到知己,以前没有碰到过看到线装书这

么高兴的。"好,借给你们看,不过要小心,这是我的传家之宝,你们不能给弄丢了。"我们怕他担心,"不然这样好了,我们写一个借条。"写个借条,我们想这样是安他的心。刚说完,老人家眼睛瞪得很大,"你刚刚说什么?你说的是人话吗?"

大家看,这个"信"字是会意字,一个人讲话叫信;一个人话讲了不守信,他讲的不叫人话,他已经没有做人的基础。孔子对这个信,讲到很多重点。"自古皆有死,民无信不立",人没有信用了,没有办法在人群中立足,没人相信你。现在问题大了,给小朋友做心理测验,结果小朋友反映出来最严重的一个问题是,爸爸妈妈讲话不守信用。一个孩子从小就觉得父母不能信任,你说他这一辈子能信任谁?他还会相信人跟人能诚信吗?我们为人长辈,忽略了很多生活的细节,其实每一个细节都是德行的表现。

"曾子杀猪"这个故事大家听过没有?他的太太对孩子随便说了一句, "你别吵了,回来给你杀猪吃。"结果太太买了菜回来,看曾子在那里准备 杀猪了。"哎,我跟孩子开玩笑的,哄哄他的,你还当真的?"曾子讲, 怎么可以欺骗孩子?父母都不演出诚信来,孩子怎么学?

诚信甚至是连话都没讲出来,可是内心一定坚守。有一个男士跟一个女子谈朋友,结果这个女子发生意外,瘫痪了。那时他们都二十出头而已,还没有谈婚论嫁。这个女子瘫痪以后,他就一直照顾她。夏天,那个女子躺着很痛苦,需要冰块降温。冰块都上百公斤,他骑脚踏车,一个小时载回来。冬天很冷,零下,他骑脚踏车载回煤炭取暖。就这样载了多久?三十多年。他二十几岁的时候,父母催他结婚,他没有结婚。最后谁下令叫他结婚?那个女子。结了婚之后,那个太太很不简单,陪着他照顾那个女子,这是助夫成德啊!丈夫这种信义的美德,她欣赏,不嫉妒。太太说:"他能对这个女子这么好,对我也不会差。"这叫判断力。后来,连他们的女儿都当了这个女子的义女,认她做干妈。两代人守信义,真不简单,"大信不约"。

什么是读书人?胸怀天下安危叫读书人,不愧对读圣贤书。我们读"四书",读《大学》,"古之欲明明德于天下者……"我们老祖宗不讲国,讲什么?天下,胸怀很大。提醒我们,"覆巢之下无完卵",天下出问题了,我们还能好吗?所以胸襟气度都很大,以天下兴亡为己任,大信。这个信是对天下、对人民的一种承诺、一种使命。"不知命,无以为君子",以前的人对家族多有道义,尽心尽力帮助整个家族。一个人的俸禄,几百口人在用。范仲淹、晏子,这些圣贤都做到了。有没有契约?没有。完全是这种诚信、道义。成就德行,诚信很重要。诚信、尽忠、守信的人,一定尽心尽力完成他的承诺,"大信不约"。这个人有使命感,有责任感,慈悲为本。

再来,"大时不齐"。他有这个使命,要去利益大众,他可以效法天地、天时。"不齐"就是天地滋养万物,会依万物的不同需要,春生夏长,秋收冬藏。这个"用"在教育里面,就是因材施教。老子讲,"天之道,利而不害;圣人之道,为而不争。"大自然平等利益万物。圣人有这个使命感,为天下兴亡努力,但是绝不争任何名利。洞察这个时代的需要,洞察每一个人的差异去协助,这叫方便为门,观机,"大时不齐"。

"察于此四者,可以有志于学矣。"能洞察这四点,有助于自己的学习,还有教学。可见学习跟教学的重点,要以道德为基础,然后再增长学问。成就孩子的志向,要让他能体恤他人的差异,体恤因缘的不同,善巧方便地去利益大众。所以学的人是这样,教出来的人才都是这样,那对家族、对社会的利益就很大了。

"三王之祭川也,皆先河而后海。"夏商周这些先王,他们祭祀河川,都是先祭祀河,最后再祭祀海。为什么?"或源也,或委也",因为河是海的源,因为河水汇集才成为大海。一个学生有成就了,前提是他的老师培养他。有状元学生,不一定有状元老师,但是没有这个老师用心去教,就不会有青出于蓝胜于蓝。"或委也",是指河川汇集之后,水流聚集之处,其实就是指大海。海是水的归宿。从这一段叙述就可以感觉得到,我

们的先人特别重视根本。"此之谓务本"。"君子务本,本立而道生。""慎终追远,民德归厚矣。"其实世间我们所接触的一切人事物,都一定有其根本。我们祭祀祖宗,因为祖宗是我们的源头,是我们的根。"务本",我们最后用作这一篇文章的总结。什么是学习的本?什么是成为一个人师的本?大家回顾一下整篇文章,从学习的角度看,什么是本?还有,师者应该具备哪一些德行、能力?我们从事教育都要找到这些根本。

整篇文章提到立志,学习者要立志,教学者一定要先立学生的志。有志了,学习的方向、目标才清楚、正确。再来,学习一定要恭敬,"敬孙务时敏,厥修乃来"。一个学习者,一分诚敬得一分利益,十分诚敬得十分利益。"博习亲师",亲师就是恭敬。"敬业要群",尊重学业。后面还用天子呼应,"师严而后道尊",皇帝都尊师。这个敬就是学习的重点。

一个好的老师要有智慧去启发学生的悟性。再来,他也要很懂得譬喻,善喻。了解求学的人现在的程度,你不用譬喻,他很难去感受,这都是慈悲的存心,自然而然方便为门。慈悲跟方便,不是两件事,有真慈悲心的人,一定会揣摩,会用最适当的方法去教育这些学子。包括这篇文章里面强调的,老师的身教很重要。"善教者,使人继其志",善教最重要的是德行、身教。一个老师也要正确认知,教育是世间最重要的事情。"建国君民,教学为先",他有这个认知,有这个使命,有这个信心,才能去做好他的教育工作。

其实每一段,都能从中看到"务本"。"教也者,长善而救其失者也", 抓到教育的本。"良冶之子,必学为裘",这是提醒我们,教育一定要扎 根,这是本。每一段,怎么诠释这个本,我们从这个角度看,教学者应该 有哪些能力、根本,就能更深地去体会整篇文章。

好,我们第一部分讲的是《承传千年不衰的家道》,第二部分讲的是 代代出圣贤的教育智慧,就跟大家讲到这里,我们下面接着讲悌的部分。 谢谢大家!